

# للعلامة الحافظ بمال الدين أبى الفرخ عبد الزهن بن الجوزى المعلامة الحافظ بمال الدين أبى الفرخ عبد الزهن بن الجوزى المتوفى ببغداد سنة ٩٥٥٨

فى فضل العقل . فى ذم الهوى . فى الفرق بين مايرى العقل وما يرى الهوى . فى دفع البخل . فى النهى عن التبذير والحض على الاقتصاد . فى بيان مقدار الاكتساب والإنفاق . فى ذم الكذب . فى دفع الكسل والحض على الجد والعمل . فى رياضة النفس . فى رياضة الأولاد . فى معاشرة الناس ومداراتهم . فى ذكر السيرة الكاملة . . . إلح

يخفيق (أبوه المرحم (الستعيرين بيدي بيدي المراح الستعيرين المراح المراحم الشيئة المطهرة

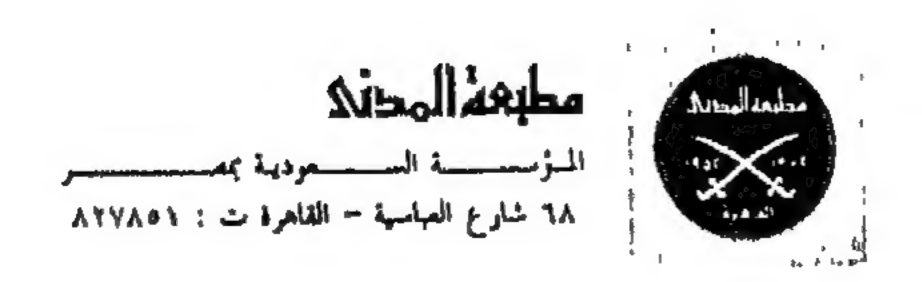
> المنداشير ممكتير الفقافي الدينير ١٤ سيران العتبة القاهرة ٢٠ سيران ٢٠ ٩٢٢٢

# حقول الطبع النثممعفوظم

للناشر مراب الثقافة الريمان مكتب الثقافة البريمان لصاحبها: أعمدأنسى عبدالمجيد عاميدان العتبة القاهرة 210يدان العتبة القاهرة

رقم الإيداع ٢٣٠٥/٢٨

الطبعة الأولى م ١٩٨٦ = ١٩٨٦ م



#### ترجمة المؤلف

هو عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزى القرشى البغدادى أبو الفرج (١).

علامة عصره في التاريخ والحديث كثير التصانيف.

مولده ووفاته ببغداد ولد سنة تسع أو عشر وخمسمائه ونسبته إلى « مشرعة الجوز » .

له نحو ثلاثمائة مصنف منها:

| طبع قطعة منه      | تلقيح فهوم أهل الآثار في مختصر السير والأخبار |
|-------------------|-----------------------------------------------|
| طبع               | الأذكياء وأخبارهم                             |
| طبع               | الموضوعات                                     |
| طبع               | مناقب عمر بن عبد العزيز                       |
| طبع               | روح الأرواح                                   |
| مخطوط             | شذور العقود في تاريخ العهود                   |
| طبع               | زاد المسير في علم التفسير                     |
| طبع ستة أجزاء منه | المنتظم في تاريخ الملوك والأمم                |
| مخطوط             | الذهب المسبوك في سير الملوك                   |
| طبع               | الحمقى والمغفلين                              |
| طبع               | الوفا في فضائل المصطفى عليسلم                 |
| طبع               | مناقب عمر بن الخطاب                           |

<sup>(</sup>١) الأعلام للزركلي ٣١٦/٣ و ٣١٧ ، سير أعلام النبلاء ٢١٥/٢١

مناقب أحمد بن حنبل طبع غريب الحديث التحقيق ومصنفات عديدة في شتى العلوم

#### وفاته:

توفى رحمه الله ليلة الجمعة بين العشاءين الثالث عشر من رمضان سنة سبع وتسعين وخمسمائة في داره .

ودفن رحمه الله بباب حرب قرب قبر الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله أسأل الله تبارك وتعالى أن يوفقنا جميعا لما يحبه ويرضاه وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

وكتبه

أبو هاجر / محمد السعيد بن بسيوني زغلول الإبياني

# بسيمالهاليخزالحبي

الحمد لله الذي قدر الداء ودبر الدواء وكم وهب لمن أشفى على شفا هلكة الشفاء أحمده على كل ماصدر عن قضائه وجاء وأعلق بفضله ومنه الرجاء وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له نوّر الفضاء فَضاء وأشهد أن محمداً عبده ورسوله أشرف من وطيء الأرض والسماء وعلى وأشهد أن محمداً عبده ورسوله أشرف من وطيء الأرض والسماء وعلى أصحابه وأزواجه صلاة تعم الأتباع والأولياء وسلم تسليماً كثيراً . لما جمعت كتاباً في طب الأبدان وسميته [ لقط المنافع ] آثرت أن أشفعه بكتاب في طب النفوس أسميه « الطب الروحاني » فإن طب الأبدان إصلاح المعاني وهي أشرف وإلى الله سبحانه الرغبة في النفع العاجل والأجر الآجل إنه جدير بتبليغ الآمال من منه (١) .

# ه مقدمة قبل الكتاب ه

اعلم أن جميع ماوضع في الآدمي إنما وضع لمصلحته إما لاجتلاب نفع كشهوة المطعم أو لدفع ضر كالغضب فإذا زادت شهوة المطعم صارت شرها فآذت وإذا زاد الغضب أخرج إلى الفساد . وهذا الكتاب موضوع لاستعمال قانون الصواب من خلال الباطن وكف كف الهوى عن المؤذى منها وعلاج ماخرج لموافقة الشهوة عن القانون الصحيح . وقد قسمته ثلاثين بابا :

<sup>(</sup>١) تم الإعتماد فى التحقيق على النسخة المطبوعة بمطبعة الترقى بدمشق سنة ١٣٤٨ هـ وناشرها مكتبة القدسي .

# ﴿ ترجمة الأبواب ﴾

(الأول) في فضل العقل. (الثاني) في ذم الهوى. (الثالث) في الفرق بين مايرى العقل ومايرى الهوى . (الرابع) في دفع العشق عن النفس. (الخامس) في دفع الشرّه. (السادس) في رفض رياسة الدنيا. (السابع) في دفع البخل. (الثامن) في النهي عن التبذير. (التاسع) في بيان مقدار الاكتساب والإنفاق. (العاشر) في ذم الكذب. (الحادي عشر) في دفع الحسد. (الثاني عشر) في دفع الحقد. (الثالث عشر) في دفع الغضب . (الرابع عشر) في دفع الكبر . (الخامس عشر) في علاج العجب . (السادس عشر) في علاج الرياء . (السابع عشر) في دفع فضول الفكر . (الثامن عشر) في دفع الحزن . (التاسع عشر) في دفع الهم والغم . (العشرون) في دفع الخوف والحذر من الموت . (الحادي والعشرون) في دفع فضول الفرح . (الثاني والعشرون) في دفع الكسل . (الثالث والعشرون) في تعريف الرجل عيوب نفسه . (الرابع والعشرون) في تنبيه الهمة الدنية . (الخامس والعشرون) في ذكر رياضة النفس . (السادس والعشرون) في رياضة الأولاد . (السابع والعشرون) في رياضة الزوجة ومداراتها . (الثامن والعشرون) في رياضة الأهل والمماليك . (التاسع والعشرون) في معاشرة الناس ومداراتهم . (الثلاثون) في ذكر السيرة الكاملة.

# الباب الأول في فضل العقل

قد اختلف الناس فى ماهية العقل ومسكنه (١) ، وأطالوا ، وقد رُويت فى فضله أحاديث كثيرة ، وقد ذكرنا جملة من ذلك فى كتابنا المسمى « بذم الهوى » فلا نعيدها بل نذكر ههنا جملة فنقول :

إنما يعرف فضل الشيء بثمرته ، ومن ثمرات العقل معرفة الخالق سبحانه ، فإنه استدل عليه حتى عرفه ، وعلى صدق الأنبياء حتى علمه ، وحث على طاعة الله ، وطاعة رسله ، ودبر فى نيل كل صعب حتى ذلل البهائم ، وعلمه صناعة السفن التي بها يتوصل إلى ماحال بيننا وبينه البحر ، واحتال على طير الماء حتى صيدت ، وعينه أبداً تراقب العواقب وتعمل بمقتضى السلامة فيها والعوز ، ويترك العاجل للآجل ، وبه فضل الآدمى على جميع الحيوان الذي فقده ، وبه تأهل الآدمى لخطاب الله سبحانه وتكليفه ، وبه يبلغ الإنسان غاية مافى جوهر مثله أن يبلغه من خير الدنيا والآخرة من العلم والعمل ، وكفى بهذه الأشياء فضيلة لا ببعضها . فليكتف بهذه الجملة عن الإطالة .

(١) جاء في تاج العروس ١/٥٧ مانصه:

<sup>(</sup> العقل العلم به تدرك النفس العلوم الضرورية والنظرية ) . واشتقاقه من العقل وهو المنع لمنعه صاحبه مما لايليق أو من المعقل وهو الملجأ لالتجاء صاحبه إليه كذا فى التحرير لابن الهمام .

وقال بعض أهل الاشتقاق العقل أصل معناه المنع ومنه العقال للبعير سمى لأنه يمنع عما لايليق قال :

قد عقلنا والعقل أى وثاق وصبرنا والصبر مر المذاق وقال ابن فرحون العقل نور يقذف فى القلب فيستعد لادراك الأشياء وهو من العلوم الضرورية .

### الباب الثانى في ذم الهوى

الهوى ميل الطبع إلى مايلائمه ، فلا يذم هذا المقدار إذا كان المطلوب مباحاً ، وانما يذم الإفراط فيه ، فمن أطلق ذم الهوى فلأن الغالب فيه مالا يحل أو يتأول المباح بإفراطه ، واعلم أن النفس منها جزء عقلى فضيلته الحكمة ورذيلته الجهل ، وجزء غضبى فضيلته الحدة ورذيلته الجبن . وجزء شهوانى فضيلته العفة ، ورذيلته اطلاق الهوى ، فالصبر عن الجبن . وجزء شهوانى فضيلته العفة ، ورذيلته اطلاق الهوى ، فالصبر عن الرذائل فضيلة للنفس ؛ بها يحتمل الإنسان الخير والشر ؛ فمن قل صبره فحكم هواه على عقله فقد صير المتبوع تابعاً والمأموم إماماً ، فلا جرم أن مير ميرومه ينعكس عليه ، فإنه يتأذى من حيث قدر النفع ويحزن من حيث أراد الفرح .

وإنما فضل الآدمى على الحيوان البهيمى بالعقل الذى أمر بكف الهوى ، فإذا لم يقبل قوله وحكم الهوى كان الحيوان البهيمى أعذر من الآدمى ، ويدل على فضل خلاف الهوى تقديم كلب الصيد وإكرامه على أبناء جنسه ، وذلك لمكان مخالفته للهوى من حبس ماصاده على صاحبه دون أكله خوفاً من عقوبته أو شكراً لنعمته .

واعلم أن الهوى فى ضرب المثل كالماء الجارى الحديد الجرية ينحدر بسفينة الطبع . والعقل مرادفان عقل المراد وتوانى مر الماء بالسفينة . وينبغى للعاقل أن يعلم أن مقاساة الشدة فى خلاف الهوى أسهل مما يلقى فى موافقته . وأقل مايلقى موافقو الهوى أنهم يصيرون إلى حالة لا يلتذون به فيها ثم لا يصبرون عنه ، لأنه يصير بالإدمان عادة . كمدمنى الجماع وشراب الخمر . والتفكر فى هذه الأشياء تهون على الإنسان رفض الهوى . ومما يهون الهوى أن يتفكر الإنسان فى نفسه فيعلم

أنه لم يخلق لموافقة الهوى ، فإن الجمل يأكل أكثر منه ، والعصفور يسافد أكثر والبهائم مطلقة في محبوباتها من غير حصر ولا يشوبهم ، غم فلما نقص حظ الآدمى من الشهوات ، ثم شيبت بالنقص علم أنه لم يخلق لذلك . وقد بينت لك أن المذموم من الهوى ما أفرط وهو الذى يحكم عليه العقل بالخطأ ، فأما ماتهواه مما تضطر إلى تناوله ويعينها على إصلاح حالها فممدوح لامذموم .

# الباب الثالث في الفرق بين مايرى العقل ومايرى الهوى

إعلم أن الهوى يدعو إلى اللذة من غير فكر في عاقبته ، وقد يعلم أن تلك اللذة تجلب ألماً يربو عليها وتمنع صاحبها نيل أمثالها ، والهوى معرض عن النظر في ذلك ، وتلك حالة البهائم ؟ إلا ان البهائم أعذر ، لأنها لا ترى العاقبة ، ولا ينبغى للعاقل أن ينزل عن رتبة بها شرف وارتفع إلى مقام من حط ، فأما العقل فإنه يراقب العواقب وينظر في المصالح فمثله كمثل الرجل الحازم والطبيب الناصح .

ومثل الهوى كمثل الصبى الجاهل والمريض الشره ، فينبغى للبيب إذا اختلف عقله وهواه ، وقد علم أن العقل عالم ناصح ، أن يستشيره ، أن يصبر على مضض مايأمر به ، ويكفيه فى إيثار العقل علم بفضله . فإن رام زيادة دليل على صحة قوله فليتأمل عواقب ما يجنيه الهوى على أربابه من هتك الأستار والفضيحة بين الخلق وحط المنزلة وفوت الفضائل ، وهل وكس جاه أو ذل عزيز أو صيد طائر إلا بموافقة الهوى ؟ ومما يوضح له الدليل أن يقدر بلوغ غرضه قبل نيله ، ثم ينظر فى حاله بعد انقضاء لذته وما اكتسبه ويزن الإلتذاذ بالجناية فيعلم حينئذ أنه قد خسر أضعاف ماربح وقد أنشدوا فى ذلك :

كم لذة مستفزة فرحاً قد انجلت عن غموم آفات كم شهوات سلبن صاحبها ثوب الديانات والمروءات

واعلم أن الإنسان إذا وافق هواه وإن لم يضره وجد من نفسه ذلاً لمكان أنه مغلوب ء وإذا قهر هواه وجد فى نفسه عزاً لأجل أنه غالب ، ثم أنت ترى الناس إذا شاهدوا زاهداً تعجبوا منه وقبلوا يده وماذاك إلا لأنه قوى على ترك ماضعفوا عنه من مخالفة الهوى .

### الباب الرابع في دفع العشق عن النفس

هذا مرض قد تلف به خلق كثير تارة في أبدانهم وتارة في أديانهم وتارة فيهما . ولأجله وضعت كتاب « ذم الهوى » وقد ذكرت هناك من الأدوية مايكفى ويشفى ، إلا إنى أذكر ههنا جملة لئلا يخلو الكتاب مما قد رسم فيه ؛ فأقول من احتمى عن التخليط بغض البصر وكف النظر سلم من هذا المرض ؛ فإذا لم يحتم حصل عنده من المرض بمقدار تخليطه ، فإن تدارك الأمر قبل استحكامه فربما نفع الدواء وإن تركه إلى أن يستحكم لم ينفعه علاج . واعلم أن مجرد النظر إلى المستحسن لايكاد يوجب العشق ، وإنما يزداد النظر يحصله ويعينه قوة الطمع ، فيساعده الشباب والشهوة ، فمن أراد العلاج فليبادر به قبل أن يستحكم المرض وذلك بقطع السبب والصبر في ذلك على المضض ، فإن البأس أعظم دواء ، وأقوى معين على ذلك خوف الله تعالى وزجر النفس الأبية عن مواقف الذل وتذكر عيوب المجبوب الباطنة كا قال ابن مسعود : إذا أعجبت أحدكم امرأة فليذكر مثالبها (۱) .

ومتى كان المحبوب مقدوراً عليه مباحاً كان الجمع بينهما أعظم الدواء ، وإلا فالنكاح في الجملة يخفف المرض ، واستجداد الزوجات واستحداث الجواري وطول السفر والتفكر في خيانة المحبوب وتجنيه ، والنظر في كتب الزهد وذكر الموت وعيادة المرضى وزيارة القبور . ثم يتفكر في وجود غرضه وانقضائه وسآمته مع الزمان وتغير . الخلق وليتصفح العبر في نفسه وغيره فلعل غيره يأخذ بيده فينتاشه من هذه الهوة ويجتذبه من هذه الورطة .

<sup>(</sup>۱) قال الزبيدى فى تاج العروس: المثالب: هى العيوب، ومثالب الأمير والقاضي معايبه

كما روينا أن رجلاً كان يهوى غلاماً فنظر يوماً في المرآة فرأى طاقة شيب فهجر الغلام فكتب الغلام إليه:

مالى جفيت وكنت لأأجفى ودلائل الهجران لا تخفى وأراك تشربنى فتمزجنى ولقد عهدتك شاربي صرفأ

فكتب إليه في الجواب:

سمتنى خطة شطط ى فحسبى بما فرط ست فذرني من الغلط ئق في ذلة هبط

أتّصابي مع الشمط لاتلمني على جفا أنا رهن بما جنيـ قد رأينا أبا الخلا

#### الباب الخامس في دفع الشره

اعلم أن الشره إذا أطلق انصرف إلى موافقة الهوى فى المطاعم . وكم قد أوجبت من أمر فزالت بأربابها إلى التلف وهى علة لتولد عن قوة النفس الشهوانية .

قال الحارث بن كلدة (١) الذي قتل البرية وأهلك السباع في البرية الطعام على الطعام .

وقال غيره لو قيل لأهل القبور ماكان سبب آجالكم لقالوا التخم . وساق بسنده إلى الحسن قال قيل لسمره إن ابنك لم ينم الليلة قال أبشما (٢) قيل بشماً قال لو مات لم أصل عليه .

البشم في الطعام والبغر في الماء.

قال رجل لرجل يعيره مات أبوك بشماً وماتت أمك بغراً.

وعن عقبة الراسبي قال دخلت على الحسن فوافقته يتغدى فقال هلم فقلت أكلت حتى لا أستطيع أن آكل ، فقال سبحان الله ويأكل المسلم حتى لايستطيع أن يأكل ؟

وأنت تتجشأ من الشبع بشماً

وفى حديث سمرة بن جندب : وقيل له إن ابنك لم ينم البارحة بشماً قال : لمو مات ماصليت عليه .

<sup>(</sup>۱) الأعلام للزركلي ١٥٧/٢ : الحارث بن كلدة الثقفي ، طبيب العرب في عصره ، وأحد الحكماء المشهورين من أهل الطائف ، رحل إلى بلاد فارس رحلتين ، فأخذ الطب عن أهلها ، مولده قبل الإسلام ، وبقى أيام رسول الله عليه وأيام أبى بكر وعمر وعثمان وعلى ومعاوية ، واختلفوا في إسلامه وكان النبي عليه يأمر من به علة أن يأتيه فيتطبب عنده له كلام في الحكمة وكتاب « محاورة في الطب » بينه وبين كسرى أنوشروان .

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ٢٠٢/٨ : البشم أن يكثر من الطعام حتى يكربه وفي حديث الحسن :

#### فصــــل

واعلم أذ، العاقل يجب أن يأكل ليبقى ، والجاهل يؤثر أن يبقى ليأكل ، ورب لقمة منعت لقمات وكانت سبب الهلاك ، وقد بينت عيوب الشبع في كتاب « لقط المنافع » . وإنما المقصود ههنا زجر النفس الشرهة لتكف الكف عما يؤذيها . وفيما ابتدأت به من ذكر فضل العقل وذم الهوى مايكفى في الامتناع من كل رذيلة وهجر مايخاف عواقبه .

#### فصــــل

وقد يكون الشره في الجماع ؟ وقد بينت في كتاب ( اللقط ) أنه كلما كثر استعماله امتنعت أوعية المنى فانجذب إليها غذاء ليس بنضيج ، واستلبت قوى الأصول وهي الدماغ والقلب والكبد ، فتبرد الحرارة الغريزية ، ويسرع لذلك الهلاك . ثم إن صورة الوطيء تنبو عنها النفوس الشريفة إلا أن يُدفع شر محتقن أو يُطلب ولد ، فإما أن يصير عادة يكون بالتمتع بنفس الفعل فتلك مزاحمة البهائم .

#### فصـــــل

وقد يقع الشره في جمع المال وهو من الجنون البارد إذا زاد على قدر الحاجة ، لأن المال لايراد لنفسه وإنما يراد لغيره ، ولا ينكر على من جمع مالاغنى للنفس عنه ، فاستغنى به عن الناس ، وأغنى أولاده ، وبذل بعضه للمحتاجين ، إلا أنه ينبغى للعاقل بعد حصول المقدار والمتوسط من ذلك أن لا يضيع الزمان الشريف ، وأن يخاطر بالروح التي لا قيمة لها ، في الأسفار وركوب البحار وما أحسن قول الشاعر :

ومن ينفق الأيام في جمع ماله مخافة فقر فالذي فعل الفقر

وكم قد رأينا وسمعنا عن أقوام يقترون على أنفسهم في الإنفاق ، ويركبون مع كبر السن البحار ليربحوا بزعمهم فهلكوا في اسفارهم ، وما بلغوا بعض أغراضهم ؛ وهذا المرض ينبغي أن يداوى بتلمح المقصود من المال ، والموازنة بين حصوله وبين المخاطره بأنفس نفيس وهي النفس والوقت ، فمن شاور عقله فهم المراد ، ومن غلبه مرض الحرص هلك في بيداء الشره ، ولا وارث إلا المطية والرحل .

#### فص\_\_\_

وقد يقع الشره فى فنون ما يلتذ به من الأبنية المنقوشة ، والخيل المسومة ، والملابس الفاخرة ، وغير ذلك ، وهذا مرض أصله موافقة الهوى ، وعلاجه أن يعلم أن الحساب على كسب الحلال ، شديد عزيز ، والتبذير ممنوع منه ، وأن الله تعالى لا ينظر إلى من جر ثوبه خيلاء ، وأن كل شيء يؤجر المؤمن عليه إلا البناء ، فالعاقل من نظر فى مقدار إقامته ، وتلمح بيت نقلته ، فحينئذ يقنع من الثياب بما يواريه ، ومن البنيان مايؤويه .

وفى الحديث أن نوحاً عليه السلام لبث فى بيت شعر ألف سنة إلا خمسين عاما . وأن رسول الله على الله على لبنة على لبنة . وكان فى ثوب عمر إثنا عشر رقعة فهؤلاء فهموا أن الدنيا مفازة والمفازة لا تتوطن ، فمن فاته العلم بهذا مرض مرض الشره ، وعلاجه النظر فى العلم ، والتأمل بسير العلماء العقلاء .

#### الباب السادس في رفض رياسة الدنيا

اعلم أن النفس تحب الرفعة والعلو على جنسها فتؤثر ، الإمارة والولاية لمكانة الأمر والنهى ، وهذا وإن كان مطلوباً إلا أن فيه مخاطرات أقلها العزل بعد الولاية ، وأعظمها الجور في الحكومة ، وأوسطها تضييع الزمان إذا لم تصح للوالى نية .

وينبغى لمن أحب الولاية أن يعلم أنه إنما يتخايلها عظيمة ما لم ينلها ، فإذا نالها هانت عنده ، وسما إلى غيرها ، فاللذة تزول ، والأوزار تبقى ، والمخاطرة بالنفس والدين ، فالتفكر في هذه الأشياء علاج .

بسنده إلى أبي أمامة عن النبى عَلَيْكُم قال « مامن رجل يلى أمر عشرة فما فوق ذلك إلا أتى الله عز وجل يوم القيامة مغلولة يده إلى عنقه فكه بره أو أوبقه إثمه أولها ملامة وأوسطها ندامة وآخرها خزى يوم القيامة (١) ».

بسنده إلى أبى هريرة مرفوعاً « ويل للأمراء ويل للعرفاء ويل للأمناء ليتمنين أقوام يوم القيامة أن ذوائبهم كانت معلقة بالثريا يتذبذبون بين السماء والأرض ولم يكونوا عملوا على شيء » (٢).

وفى « افراد مسلم » من حديث أبى ذر قال قلت يارسول الله ألا تستعملنى قال فضرب بيده على منكبى ثم قال « يا أبا ذر إنك ضعيف

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبرانی فی الكبير ۲۰٤/۸ ، وأحمد ۲۶۷/۵ وابن عساكر ۳۵۷/۵ ، والشجری ۲۲۲/۲ .

وقال الهيشمى فى مجمع الزوائد ٥/٤/٥ ، رواه أحمد والطبرانى وفيه يزيد من أبى مالك وثقه ابن حبان وغيره وبقية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٥٢/٢ ، البيهقي ١٧/١٠ وابن عساكر ١٧١/٦ .

وإنها أمانة وإنها يوم القيامة خزى وندامة إلاَّ من أخذها بحقها وأدّى الذى عليه فيها » (١) .

وفى لفظ آخر ( يا أبا ذر إنى أحب لك ما أحب لنفسى لا تأمرن على اثنين ولا تولين مال يتيم » (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم الإمارة (١٦) رقم ١٨٢٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم الإمارة ١٦ بلفظ « يا أبا ذر إنى أراك ضعيفا وإنى أحب لك ما أحب لنفسى لا تأمّرن على اثنين ولا تولين مال يتيم » .

# الباب السابع في دفع البخل

اعلم أن مجرد الإمساك للمال لا يسمى بخلاً ، لأن الإنسان قد يمسك فاضل المال لحاجته ، ولحوادث دهره ، ولأجل عياله وأقاربه ، وهذا كله من باب الحزم ، فلا يذم ، وقد يجد قوم قوة فى النفس بحفظ المال ، وإنما يقع اسم البخل على مانع الحق الواجب ، قال ابن عمر من أدى الزكاة فليس ببخيل ، ثم يقال لمن منع مالا يضره ولا يكاد يؤثر فيه مما ينتفع به الناس بخيل .

وقد قال النبي عليسليم « وأى داء أدوأ من البخل » (١).

قال أبو محمد الرامهرمزى: إنما يشبه البخل بالداء لأنه يفسد الخلق ويدفع عن السؤدد ويكسب سوء الثناء والمذمة كما أن الداء يضعف الجسم ويبطل الشهوة ويغير اللون.

وقد قالت الحكماء:

الكريم حر لأنه يملك ماله والبخيل لا يستحق اسم الحرية لأن ماله يملكه .

وبسنده عن عبد الله بن عمرو عن النبي عليسلم أنه قال « إياكم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم فى المستدرك ۲۱۹/۳ ، ۱۹۳۶ و ۱۹۶ والبخارى فى الأدب المفرد ۲۹۶ . وعبد الرزاق فى مصنفه (۲۰۷۰۰ ) . والطبرى فى التفسير ۱۰٤/۱ . وأحمد ۲۹۲ و ۳۰۷/۳ من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما .

والشح فإن الشح أهلك من كان قبلكم أمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالفجور ففجروا » (١).

وقال عليه السلام « خصلتان لاتجتمعان في مؤمن البخل وسوء الخلق » (٢) .

قال الخطابي الشح أبلغ من البخل فهو بمنزلة الجنس والبخل بمنزلة النوع .

وقال بعضهم البخل أن يضن بماله والشح أن يبخل بماله ومعروفه .

وقال بشر الحافى لقاء البخلاء كرب على قلوب المؤمنين . وعلاج البخل أن يتفكر ، فيرى أن فقراء بنى آدم إخوانه ، وقد أوثر عليهم وأحوجوا إليه ، فليجعل شكر المنعم مواساة الإخوان ، ولينظر فى شرف الكرم ، وليعلم أنه يسترق الأحرار إذا أسدى إليهم معروفا ، وينهب عرضه الأشرار إذا بخل ، وليتيقن أنه سيترك مافى يديه ذميما ، فليخرج منه قبل أن يخرج عنه .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱٦٠/٢ و ١٩٥ ، أبو داود ١٦٩٨ عن عبد الله بن عمرو قال : خطب رسول الله عليه فقال : إياكم والشح فإنما هلك من كان قبلكم بالشح ؛ أمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالفجور ففجروا .

وقال الخطابي : الشح أبلغ في المنع من البخل وإنما الشح بمنزله الجنس والبخل بمنزلة النوع ، وأكثر مايقال في البخل إنما هو في إفراد الأمور وخواص الأشياء ، والشح عام وهو كالوصف اللازم للإنسان من قبل الطبع والجِبِلَّة .

وقال بعضهم البخل أن يضق بماله والشح أن يبخل بماله وبمعروفه .

والفجور ههنا الكذب وأصل الفجور الميل والانحراف عن الصدق ويقال للكاذب قد فجر أى انحرف عن الصدق ا هـ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۱۹٦۲) وأبو نعيم في الحلية ۳۸۹/۲ من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه .

# الباب الثامن في النهي عن التبذير

التبذير مما يأمر به الهوى وينهى عنه العقل ، وأحسن الأدب في هذا الباب تأديب الحق سبحانه وتعالى حين قال : ﴿ وَلَا تُبَذَّرْ تَبْذِيرًا ﴾ هذا الباب تأديب الحق سبحانه وتعالى حين قال : ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبْذِيرًا ﴾ والإسراء / ٢٦] الآية

واعلم أن الإنسان قد يعطى رزق شهر في يوم فإذا بذر فيه بقى شهراً يعانى البلاء ، وإذا دبر فيه عاش شهراً طيب العيش .

وعلاج مرض التبذير النظر في العواقب ، والحذر مما يجوز ، كونه من الحاجة إلى الناس والفقر فذلك يكف كف التبذير .

### الباب التاسع في بيان مقدار الاكتساب والإنفاق

فينبغى للعاقل أن يكتسب أكثر مما يحتاج إليه ، ويقتنى مايعلم أنه لو حدث به حادثة كان فى المقتنى عوض عما ذهب ، ولو عرض له مانع من الاكتساب قام المقتنى بحاجته بقية عمره ، ولو جاءه أولاد واحتاج إلى فضل زوجة وخادم واحتاج ولده إلى مثل ذلك كان فى كسبه مايكفيه ، وفى الجملة ينبغى أن تكون النفقة أقل من الكسب ، ليقتنى من الفضل مايكون معداً لحادثة لا تؤمن ، وهذا ما يأمر به العقل الناظر فى العواقب ، ولا يبالى به الهوى الناظر إلى الحالة الحاضرة .

وساق بسنده إلى أبى الدرداء مرفوعاً « من فقه الرجل بعد النظر في معيشته » (١) .

وقد روى موقوفاً.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٢١١/١ عن أبي الدرداء موقوفاً .

### الباب العاشر في ذم الكذنب

هذا من العوارض التي يدعو اليها الهوى . وذلك أن الإنسان لمحبته الرياسة يؤثر أن يكون مخبراً معلماً لعلمه بفضل المخبر على المخبر .

وعلاج هذا المرض أن يعلم عقوبة الله للكاذب ، وأن يتيقن أنه مع استدامة الكذب لابد أن يطلع على حاله ، فينقص نقصاً لا يتلافى ، فيربو حياؤه وخجله واحتقار الناس له وتكذيبهم إياه فى الصدق وقلة ثقتهم به على ما اكتذبه .

بسنده عن عبد الله قال وسول الله على « مايزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً » (١) وقال ابن مسعود: كل الخلال يطبع عليها المؤمن إلا الخيانة والكذب (٢).

\* \* \*

(١) أخرجه مسلم البر والصلة (١٠٥).

وضعف البيهقي رفع الحديث وقال الدارقطني الموقوف أشبه بالصواب .

<sup>(</sup>Y) الشفا ١/٥/١ . الإتحاف ٧/٨/٥ .

# الباب الحادى عشر في دفع الحسد

الحسد تمنى زوال نعمة المحسود ، وإن لم يصر للحاسد مثلها . وسبب ذلك حب الميزة على الجنس ، وكراهة المساواة . فإذا حصلت للغير نعمة تميز بها تألم هذا الإنسان لتلك الميزة أو بمساواته له فيها ؛ فلا يزيل ذلك الألم إلا زوال تلك النعمة عن المحسود ، وهذا أمر لا يكاد أحد ينفك منه في باطنه ، ولا يأثم الإنسان بوجود ذلك بل يأثم بالتمنى لزوال النعمة عن أخيه المسلم .

واعلم أن الحسد يوجب طول السهر ، وقلة الغذاء ، ورداءة اللون ، وفساد المزاج ، ودوام الكمد .

قيل لأعرابي عاش مائة وعشرين سنة ما أطول عمرك ؟ فقال : تركت الحسد فبقيت .

واعلم أنه لايقع الحسد إلا في أمور الدنيا ؛ فإنك لاترى أحداً يحسد قوام الليل ولا صوام النهار ، ولا العلماء على العلم بل على الصيت والذكر .

وعلاج هذا المرض أن يعلم الإنسان أولاً أن الأقدار السابقة لابد أن تجرى ، وأن الاحتيال في صرف المقدور غير ممكن ، وأن القسام حكيم ، ثم هو مالك ؛ يعطى ، ويحرم ، فهو الذي خلق الطرف السابق والكودن . وكأن الحاسد مضاد لإرادة المعطى سبحانه ؛ وقال بعض الحكماء :

ألا قل لمن كان لى حاسداً أتدرى على من أسأت الأدب أسأت على الله فى فعله لأنك لم ترض لى ماوهب فجازاك عنى بأن زادنى وسد عليك وجوه الطلب ثم إن المحسود لم ينقص الحاسد من رزقه ، ولم يأخذ شيئاً من

يده ، فقصد الحاسد زوال ما أعطيه ظلم محض . ثم ينبغى للحاسد أن ينظر في حال المحسود ، فإن كان إنما نال الدنيا فقط ، فهذا ينبغى أن يرحم ؛ لا أن يحسد ، لأن الذى ناله فى الغالب عليه ، لا له ، وهل فضول الدنيا إلا هموم كما قال المتنبى :

ذكر الفتي عمره الثاني وحاجته ماقاته وفضول العيش أشغال

وبيان هذا ، أن الكثير المال شديد الخوف عليه ، والكثير الجوارى شديد الحذر عليهن ، قوى الاهتمام بهن ، أو لهن ، والوالى خائف من العزل . ثم ليعلم أن النعم كثيرة الأكدار ، ثم هى قليلة اللبث ، والمصائب تردفها ، فإن صاحب النعمة ينتظر زوالها ، أو زواله عنها ، ثم ليوقن أن مايحسد عليه المحسود ليس هو عند المحسود كما هو عند الحاسد ، فإن الناس يظنون في أرباب المناصب أنهم في غاية اللذة ، ولا يدرون أن الإنسان يسمو إلى أمر فإذا ناله برد عنه وصار عادة لهو ، فهو يسمو إلى ماهو أعلى منه . وهذا الحاسد يرى الأمر بعين الجدة والغبطة . وليعلم الحاسد أنه لو عاقبه المحسود لما ناله بأشد من الأذى الذى هو فيه ، فإن لم ينتفع بشيء من هذا العلاج فليسع في التسبب إلى مثل مانال المحسود .

فقد قال بعض السلف: لقد خشيت الهم حتى فى الحسد، فإن الرجل إذا حسد جاره على الغنى سافر وتاجر ليصير مثله، أو على العلم سهر وتعلم، فقد صار الناس يحبون البطالة، ثم يذمون الواصل إلى المعالى، وما أحسن ماقال الرضى:

ذنبی إلی البهم الکوادن أننی الط یولوننی خزر العیون لأننی وجذبت بالطِوَل الذی لم یجذبوا لو لم تکن لی فی العیون مهابة

رف المطهم والأغر الأقرح غلست في طلب العلى وتصبحوا ومتحت بالغرب الذي لم يمتحوا لم يطعن الأعداء في ويقدحوا

فإن لم ينل مانال المحسود فلتكن مجاهدته إمساك لسانه عن ثلبه ، وحبس مافي قلبه .

#### فصــــل

وقد جاءت الأحاديث بذم الحسد بسنده إلى الزبير بن العوام ، قال ، قال رسول الله عليه عليه : « دب إليكم داء الأمم قبلكم الحسد والبغضاء ؛ والبغضاء هي الحالقة ؛ حالقة الدين لا حالقة الشعر ، والذي نفس محمد بيده لا تؤمنوا حتى تحابوا أفلا أنبئكم بشيء إذا فعلتموه تحاببتم افشوا السلام بينكم » (١) .

وبسنده قال عمر بن ميمون (٢) رأى موسى عليه السلام رجلاً عند العرش فغبطه بمكانه ، فسأل عنه فقال نخبرك بعمله لا يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله ولا يمشى بالنميمة ولا يعق والديه .

وبسنده إلى سالم عن أبيه ، قال ، قال رسول الله عَلَيْسَالِهِ : « لاحسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله عز وجل القرآن فهو يقوم به آناء الليل والنهار ، ورجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه في الحق آناء الليل والنهار » (٣) أخرجاه في الصحيحين .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ۱۹۰۱ و ۱۹۷ ، والبيهقى ۲۳۲/۱۰ والبغوى فى شرح السنة ۲۵/۱۲ والترمذى (۲۰۱۰) .

<sup>(</sup>٢) عمر بن ميمون ؛ قال الحافظ في التقريب : هو ابن بحر بن سعد بن الرماح البلخي أبو على القاضي ثقة وعمى في آخره من السابعة روى له الترمذي .

<sup>(</sup>۳) متفق علیه . أخرجه البخاری ۱۳٤/۲ ، ۷۸/۹ و ۱۲۲ ؛ ومسلم ص ۵۰۹ .

# الباب الثانى عشر في دفع الحقد

الحقد بقاء أثر القبيح من المحقود في نفس. ولعمرى إن العقل يقضى ببقاء أثر القبيح كا يقضى ببقاء أثر الجميل.

وبسنده إلى عبد الله بن كعب ابن مالك ، قال سمعت كعب بن مالك يحدث في حديثه حين تخلف عن رسول الله عليسة فذكر القصة ونزول توبته ، قال فدخلت المسجد فإذا رسول الله عليسة جالس حوله الناس ، فقام إلى طلحة بن عبيد الله يهرول حتى صافحنى وهنأنى ، والله ماقام إلى رجل من المهاجرين غيره ، قال فكان كعب لا ينساها لطلحة . أخرجاه في الصحيحين (١) .

فإذا ثبت أن الجميل لا ينسى ، فالقبيح كذلك ، إلا أنه يستحب الاجتهاد في إزالة أثر القبيح من القلب . وعلاج ذلك أن يكون بالعفو والصفح وللعفو محلان : أحدهما رؤية الثواب للعافى . والثانى شكر من جعل هذا في مرتبة من يعفو ، وذلك في منزلة من يهفو . ومن كال العفو حصول الرضا وذلك بمحو مافى القلب .

وههنا علاج أدق من هذا ، وهو أن يرى الإنسان أن الذى سُلط عليه لأذاه إنما هو بذنب منه أو لتكفير خطأ ، أو لرفع درجة ، أو لاختباره فى صبره . وثم علاج أدق من هذا وهو أن يرى الأشياء من المقدر .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى ٤/٦ ، ومسلم التوبة ٥٣ .

### الباب الثالث عشر في دفع الغضب

لقد بينا أن الغضب إنما ركب في طبع الآدمي على دفع الأذى عنه والانتقام من المؤذى له ، وإنما المذموم إفراطه ؛ فإنه حينئذ يزيل التماسك ، ويخرج عن الاعتدال ، فيحمل على تجاوز الصواب وربما كانت مكانته في الغضبان أكثر من مكانته في المغضوب عليه . والغضب حرارة تنتشر عند وجود مايغضب ، فيغلى عندها دم اللذات طلباً للإنتقام ، وربما أثر الحمى . وسببه في الغالب الكبر ، فإن الإنسان لايغضب على من هو أعلى منه . وعلاجه أولاً أن يتثبت الغضبان ، ويغير حاله ؛ فإن كان ناطقاً سكت ، وإن كان قائماً قعد ، وإن كان قاعداً اضطجع ؛ ليسكن تلك الفورة . وإن كان قائماً قعد ، وإن كان قاعداً اضطجع ؛ ليسكن تلك الفورة . وإن خرج في الحال عن المكان وبعد عن المغضوب عليه كان أصلح ، ثم يتفكر في فضل كظم الغيظ ، فقد مدح الله سبحانه القوم فقال ﴿ والكَاظِمِينَ الْغَيْظُ والْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ فإن رأى ما سلط عليه بذنبه ، أو شاهد قدرة المسلط على ماذكرنا في الحقد هان الأمر .

#### فصـــل

وقد جاء في هذا أحاديث ؛ فذكر بسنده إلى أبى هريرة قال : « أتى النبى عليستاء رجل فقال أوصنى ، قال : لا تغضب ، فردد مراراً قال لا تغضب » رواه البخارى (١) .

وقال رسول الله عليسة : « ليس الشديد بالصُّرَعَة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب » أخرجاه (۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى ١٨/٥٣ (الأدب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى ٣٤/٨ ، ومسلم ص ٢٠١٤ .

وأخرجا من حديث سليمان بن صرد قال كنت جالساً مع النبى عليه ورجلان يستبان ، وأحدهما قد احمر وجهه وانتفخت أوداجه فقال النبى عليه « إنى لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد لو قال أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ذهب عنه ما يجد » (١) فقالوا له إن النبى عليه قال : نعوذ بالله من الشيطان الرجيم فقال أوبى جنون .

وروى أبو داود فى « سننه » من حديث أبى ذر عن النبى عليسام النبى عليسام أنه قال : « إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس فإن ذهب عنه الغضب ، وإلا فليضطجع » (٢) .

قال الخطابي القائم متهيء للحركة والبطش والقاعد دونه في هذا المعنى .

وفى حديث ابن عباس عن النبى عليه أنه قال: « إذا غضب أحدكم فليسكت » وقال الأحنف: ما اعترض التثبت في الغضب إلا وَهي شيطان العجلة.

#### فصــــل

ومتى لم يسكن الغضبان عند شدة فورته لم يؤمن أن تبدر منه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى ۳٥/۸ ، ومسلم البر والصلة ۱۰۹ . وكان في المطبوعة عن سلمان والصحيح سليمان .

<sup>(</sup>٢) أبو داود في الأدب باب (٤) [ ٤٧٨٢]، أحمد ١٥٢/٥. وشرح السنة ٢/٣ ، موارد الظمآن ١٩٧٣. وقال البغوى قيل إنما أمره بالقعود والاضطجاع لئلا يحصل منه في حال غضبه مايندم عليه فإن المضطجع أبعد في الحركة والبطش من القاعد والقاعد من القائم .

نكاية يندم عليها إما فى نفسه أو فى المغضوب عليه ، فكم ممن غضب فقتل وجرح أو كسر عضو ولده ثم بقى الدهر نادماً على مافعل . ومنهم من ينكأ فى نفسه ، فإن رجلاً غضب مرة فصاح فنفث الدم فى الحال ، وأدى به الأمر إلى الهلاك ، فمات ولكم رجل رجلاً فانكسرت أصابع اللاكم ولم يستضر الملكوم .

ومن العلاج أن يتصور الغضبان حاله عند الغضب، ثم يتصور حاله عند السكون، فحينئذ يعلم أن حالة الغضب حالة جنون وخروج عن مقتضى العقل. ومتى لم ينثن عزم الغضبان عن ضرب المغضوب عليه فاستقر وغير ذلك ووعد نفسه بالفعل بشرط التثبت، فإنه إذا حصل التثبت رأى قبح ماعزم عليه، فترك.

#### فصـــل

وقد كان السلف إذا غضبوا ، غفروا وصفحوا طلباً لفضيلة العفو ، وكظم الغيظ . ومنهم من يرى السبب في إغضابه ذنوب نفسه . ومنهم من يرى أنه مختبر . إلى غير ذلك مما ذكرناه في باب الحقد .

وفى بعض كتب الله تعالى « ياابن آدم اذكرنى إذا غضبت أذكرك إذا عصيت فلا أمحقك مع من أمحق وإذا ظلمت فارض بنصرتى فإن نصرتى خير لك من نصرتك لنفسك » .

وقال مورق ماتكلمت بكلمة في الغضب فندمت عليها في الرخيا . وكان ابن عون لايغضب فإذا أغضبه الرجل قال بارك الله فيك .

#### فصــــل

ولا ينبغى للغضبان على الشخص أن يعاقبه فى حال غضبه ، وإن كان مستحمّاً للعقوبة ؛ بل يمهل حتى يسكن الغضب ، لتكون العقوبة بمقدار الإساءة ، لا بمقدار الغضب .

أتى عمر بن عبد العزيز برجل كان واجداً عليه فقال : لولا أنى غضبان لضربتك ثم خلى سبيله .

### الباب الرابع عشر في دفع الكبر

الكبر تعظيم شأن النفس واحتقار الغير وذلك يكون بسبب الترفع على من هو دونه إما في النسب أو المال أو العلم أو العبادة أو غير ذلك . وعلامة الكبر الأنفة ممن يتكبر عليه ، والاختيال والفخر ومحبة تعظيم الناس له . وعلاج ذلك نوعان : جملي وتفصيلي ؛ فأما الجملي : فنوعان علمي وعملي ، فالعلمي ، في الأدلة السمعية والعقلية على رذائل الكبر ، وأما العملي فصحبة المتواضعين وسماع اخبارهم ، وأما التفصيلي فإن ينظر إلى رذائل النفس ، وأن يعلم أن مايتكبر به ، إن كان مالاً فهو مأخوذ منه عن قريب ، والفضل إنما يكون في الغني عن الشيء لا به ، لأن الغني بالشيء فقير إليه ، وإن كان علماً فقد سبقه خلق كثير أعلم منه ، ثم علمه ينهاه عن حالته ، فهو حجة عليه ، كذلك إن كان عملاً منه ، ثم رؤيته للعمل بعين التمام نقيصة .

#### فصـــا

ذكر بسنده إلى أبى سلمة ، قال : إلتقى عبد الله بن عمرو وابن عمر على المروة ، فنزلا فتحدثا ، ثم مضى عبد الله بن عمرو ، وقعد ابن عمر يبكى ، فقيل له مايبكيك فقال هذا (يعنى عبد الله بن عمرو) زعم أنه سمع رسول الله عربية يقول « من كان فى قلبه مثقال حبة من خردل من كبر كبه الله تعالى فى النار على وجهه (١) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقى ۱۹۱/۱۰ . وعزاه الهيثمى فى المجمع ۹۸/۱ للطبرانى فى الكبير وأحمد وقال الهيثمى : رجاله رجال الصحيح .

وبسنده إلى إياس بن سلمة ، عن أبيه ، قال : قال رسول الله عن الله الرجل يذهب بنفسه حتى يكتب من الجبارين حتى يصيبه ما أصابهم » (١) .

وفى افراد مسلم من حديث ابن مسعود ، عن النبى عَافِسَةُ إنه قال : « لا يدخل الجنة من كان فى قلبه مثقال ذرة من كبر فقال الرجل إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسنة قال إن الله جميل يحب الجمال الكبر بطر الحق وغمط الناس » (٢) .

وفى افراده من حديث الأغر عن أبى هريرة وأبى سعيد ، قالا : قال رسول الله عليسية : « يقول الله عز وجل : العز إزارى والكبرياء ردائى فمن نازعنى فيهما عذبته » (٣) .

قال الخطابي ومعنى هذا الكلام أن الكبرياء والعظمة صفتان لله اختص بهما لايشركه فيهما أحد ولا ينبغي لمخلوق أن يتعاطاهما ، لأن صفة المخلوق التواضع والتذلل ، وضرب الرداء والإزار مثلاً يقول والله أعلم كا لا يشرك الإنسان في إزاره وردائه فكذلك لا يشركني في الكبرياء والعظمة مخلوق .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۰۰) والبغوى في شرح السنة ۱۹۷/۱۳ والديلمي (۷۵۷۲)

والحديث في اسناده عمر بن راشد وهو ضعيف.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم ۱/۹۳ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم البر والصلة (١٣٦) بلفظ العز إزارُهُ والكبرياء رداؤه فمن ينازعني عذبته .

قال وقوله: لا يدخل الجنة من كان فى قلبه مثقال ذرة من كبر يتأول على وجهين أحدهما أنه كبر الكفر، والثانى أنه ينزع الكبر من قلوب أهله قبل دخولهم الجنة، وقوله وغمط الناس أنه أزرى بهم واستخف بهم، ويقال غمط وعمص. وبسنده إلى الحسن قال تراهم يهدرون عند هدير الفحل أنت والله أنت والله وتراه مقنعاً ساكتاً يحسب حميق أنه مثل مايقال له، قال وترى أحدهم يتخزل فى مشيته يسحب عظامه عظماً لايمشى طبيعة.

张 张 张

# الباب الخامس عشر في دفع العجب

العُجْب إنما ينشأ من حب النفس . والمحبوب لاترى زلته ولا يعتقد نقصه ، بل يرى بعين الكمال ومن بلايا العجب أنه يؤدى إلى بغض الأمر الذى به وقع العجب ، لأن المعجب بنفسه فى أمر لايتزيد منه ، ثم يترقى إلى أن يعيب غيره فى الاعتقاد والنقص فى سواه . وعلاج العجب البحث عن عيوب النفس على مابينا آنفاً ، وسؤال الغير عن قبائحها ومعايبها ، والنظر فى أحوال من سبقه ، إلى ما أعجب به وبرز عليه ، فإن عجب العالم بعلمه فلينظر فى سير العلماء أو بزهده ، فلينظر فى سير الزهاد ، فحينئذ لايعد نفسه .

فقد كان الإمام أحمد يحفظ ألف ألف حديث.

وكان كهمس بن الحسن يختم كل يوم وليلة ثلاث مرات.

وصلى سلمان التيمي الفجر بوضوء العتمة أربعين سنة .

ومن تأمل سير القوم رأى نفسه فيما حصل بالإضافة إليهم كمن معه دينار يعجب به ولا يدرى أن في الدنيا من يملك ألوفاً كثيرة .

وبسنده قال ابراهيم الخواص العُجب يمنع من معرفة قدر النفس.

وما أضر العجب بالمجلس .

# الباب السادس عشر في دفع الرياء

من عرف الله تعالى حق معرفته أخلص له عمله . وإنما يقع الرياء من قلة المعرفة له ، وتعظيم قدر الحق ، وإيثار النفس مدحهم ، وحمدهم والناس في هذا المرض متفاوتون ؛ فمنهم من لايقصد بعمله إلا مدح الخلق له ، ومنهم من يريد الله بعمله ، ويريد مدح المخلوقين ، ومنهم من لا يقصد الخلق أصلاً ، فإذا اطلعوا عليه حسن العمل وجوده ليمدح ، فهذه آفة دخلت على عمل صحيح . وعلاج هذا المرض في الجملة تحقيق معرفة الله سبحانه ، فمن عرفه أفرد القصد له ، ولم ير غيره ، وأقام نفسه في مقام العابد الذليل للمعبود ؛ لا في مقام معبود ممدوح ، ورأى أن مقام العابد الذليل للمعبود ؛ لا في مقام معبود ممدوح ، ورأى أن حصول الأجر إنما يكون بخالص العمل ، فاحترس من تعب ضائع .

والعقوبة على الرياء شديدة.

بسنده حدیث عمر بن الخطاب : « إنما الأعمال بالنية و إنما لكل امرىء مانوى » (١) .

وبسنده إلى أبى موسى ، قال جاء رجل إلى النبى على فقال : يارسول الله أراًيت أن الرجل يقاتل شجاعة ويقاتل حمية ويقاتل رياءً فأى ذلك في سبيل الله ، قال : فقال رسول الله على الله على العليا فهو في سبيل الله » متفق (٢) عليها .

<sup>(</sup>۱) متفق عليه . أخرجه البخارى ۲/۱ و ۱۷٥/۸ و ۲۹/۹ ، ومسلم الإمارة (۱۵۵) .

<sup>(</sup>۲) متفق عليه . أخرجه البخارى ۲/۱٪ و ۲۰/۶ و ۱۰۰، ۱۹۲۹، و مسلم الإمارة (۹٪ ۱و ۱۰۰، ۱۰۱۰) .

وبسنده إلى أبى هريرة ، قال له ناتل الشامى : أيها الشيخ حدثنا حديثا سمعته من رسول الله عليه فقال : سمعت رسول الله عليه يقول : « إن أول الناس يقضى فيه يوم القيامة ثلاثة : رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه فعرفها فقال ماعملت فيها قال قاتلت فيك حتى قتلت قال كذبت ولكنك قتلت ليقال هو جرىء فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار ، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتى به فعرفه نعمه فعرفها فقال ماعملت فيها قال تعلمت فيك العلم وعلمته وقرأت القرآن القرآن القرآن القرآن فقال كذبت ولكنك تعلمت ليقال هو عالم وقرأت القرآن القرآن نقال كذبت ولكنك تعلمت ليقال هو عالم وقرأت القرآن ليقال هو قارىء فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار ، ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله فأتى به فعرفه نعمه فعرفها فقال ماعملت فيها قال ماتركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك قال كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد فقد قيل مسلم .

وبسنده إلى أبى هريرة عن النبي عليه يرويه عن ربه عز وجل « قال انا خير الشركاء فمن عمل عملاً فأشرك فيه غيرى فأنا برىء منه وهو للذى أشرك » (٢) أخرجه مسلم .

(١) أخرجه مسلم الإمارة (١٥٢).

وفى المطبوعة قائل الشامى وهو خطأ والصحيح ناتل الشامى قال النووى فى شرح مسلم ١٨/٤هـ: هو ناتل بن قيس الحزامى الشامى من أهل فلسطين وكان أبوه صحابياً وكان ناتل كبير قومه .

وقال النووى فى هذا الحديث إن العموميات الواردة فى فضل الجهاد إنما هى لمن أراد الله تعالى بذلك مخلصا وكذلك الثناء على العلماء والمنفقين فى وجوه الخيرات كله محمول على من فعل ذلك لله تعالى مخلصاً.

<sup>(</sup>٢) مسلم الزهد ٤٦، أحمد ٢/١، ٣، ابن خزيمة (٩٣٨)، ابن ماجه الزهد ٢١.

وبسنده إلى محمود بن لبيد أن رسول الله على قال « إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر قالوا : وما الشرك الأصغر يارسول الله ؟! قال : الرباء يقول الله تعالى لهم يوم القيامة إذا جازى الناس بأعمالهم ذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً » (١) .

وبسنده إلى أبى حازم قال لا يحسن عبد فيما بينه وبين العباد ولا يعور فيما بينه وبين الله إلا عوّر الله مابينه وبين العباد ، ولمصانعة وجه واحد أيسر من مصانعة الوجوه كلها ، إنك إن صانعت هذا الوجه مالت إليك الوجوه كلها وإذا أفسدته شنأتك الوجوه كلها (٢).

وبسنده إلى ابن توبة أبى جعفر عبد الله قال رأيت أبابكر الأدمى القارىء فى النوم بعد موته يمد يده فقلت له مافعل الله بك فقال وقفنى بين يديه وقاسيت شدائد وأمورا صعبة فقلت له فتلك الليالي والمواقف والقرآن فقال ماكان شيء أضر على منها لأنها كانت للدنيا فقلت فإلى أى شيء انتهى أمرك قال قال لى تعالى آليت على نفسى أن لا أعذب أبناء الثانين .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٥/٨٢٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٢٣٩/٣ من طريق أحمد بن حنبل عن على بن عياش عن محمد بن مطرف عن أبي حازم ، قال لا يحسد عبد فيما بينه وبين الله تعالى إلا أحسن الله فيما بينه وبين الله فيما بينه وبين الله فيما بينه وبين الله فيما بينه وبين العباد ، ولا يعور فيما بينه وبين الله تعالى إلا عور الله فيما بينه وبين العباد ، ولمصانعة وجه واحد أيسر من مصانعة الوجوه كلها : إنك إذا صانعت الله مالت الوجوه كلها إليك وإذا أفسدت مابينك وبينه شنأتك الوجوه كلها .

وكان في المطبوعة شنعتك وحددناها من الحلية.

# الباب السابع عشر في دفع فضول الفكر

اعلم أن الفكر يراد لاستدراك فارط ، والنظر في مصلحة مستقبلة ؛ فإذا كان فيما لا يثمرهما كان ضرراً ، وإذا كثر أنهك البدن .

قال بقراط ينبغى للعلماء ان يتركوا الفكر وقتاً ما لئلا ينهك أبدانهم .

قلت: ولا يجوز للعاقل ان يخلى نفسه من الفكر ولكن يكون فيما يتصور له نيله ، فأما إذا تفكر العامى فى أن يكون خليفة وأن ينال علم أبى حنيفة والشافعى ، ثم يجمع بينه وبين زهد بشر ومعروف الكرخى ، ويحصل مثل مال عبد الرحمن بن عوف ؛ فهذه أفكار تضنى وتردى خصوصاً إذا قنع بالفكر ، واستعمل الكسل عن الطلب ، وإنما ينبغى أن يتفكر فيما تصل إليه قدمه ، ويطمع لمثله فيه من الخير ، ويتفكر فى جهاده للطبع فى دفع الشر ، فقد تفكر خلق كثير من العصاة فى عواقبهم ، فتابوا وكثير من الملوك فى غرور الدنيا ، فتزهدوا .

قال ابن عباس: ركعتان مقتصدتان في تفكر خير من قيام ليلة والقلب ساه (١).

وبسنده إلى أم الدرداء قيل لها ماكان افضل عمل ابى الدرداء ؟ قالت : التفكر والاعتبار (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهد ص ٤٠٣ ، ومحمد بن نصر في قيام الليل ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك في الزهد ص ٣٠٢ من طريق عون بن عبد الله عن أم الدرداء ، أنه قيل لها ماكان أكثر عمل أبي الدرداء قالت التفكر .

وأخرجه أبو نعيم فى الحلية ٢٠٨/١ قالت : التفكر والاعتبار ، ٢٠٩/١ عن أبى الدرداء : تفكر ساعة خير من قيام ليلة .

ووقف مالك بن دينار ليلة في داره على قدمه إلى الفجر فقال: مازال أهل النار يعرضون على بسلاسلهم وأغلالهم إلى الصباح. وقال بعض الحكماء: بترداد الفكر ينجاب العمى.

# الباب الثامن عشر في دفع فضول الحزن

اعلم أن العاقل لا يخلو من الحزن ؛ لأنه يتفكر في سالف ذنوبه فيحزن على تفريطه ، وفيما قال العلماء والصالحون فيحزن لفوته .

بسنده إلى مالك بن دينار قال: إن القلب إذا لم يكن فيه حزن خرب ، كما أن البيت إذا لم يسكن خرب (١).

وبسنده إلى إبراهيم بن عيسى (٢) قال : مارأيت أطول حزناً من الحسن وما رأيته قط إلا حسبته حديث عهد بمصيبة .

وبسنده إلى مالك بن دينار قال بقدر ما تحزن للدنيا كذلك يخرج هم الآخرة من قلبك وإذ قد تبين أن الحزن لا يزال ملازماً قلوب المتقين فينبغى أن يتقى إفراطه لأن الحزن إنما يكون على الفائت وقد عرفنا طريق الاستدراك .

وجاء في الحديث: « بقية عمر المؤمن لا قيمة له يستدرك فيه مافات » فإن كان المحزون عليه لا يمكن استدراكه لم ينفع الحزن، وإن كان ديناً فينبغي أن يقاومه برجاء الفضل والرحمن ليعتدل الحال، فأما إذا كان ديناً فينبغي أله يقاومه فرجاء الفضل فذلك الحسران المبين، فليدفعه كان الحزن لأجل الدنيا وما فات منها فذلك الحسران المبين، فليدفعه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٣٦٠/٢ عن مالك بن دينار بلفظ: « إذا لم يكن في القلب حزن خرب ، كما إذا لم يكن في البيت ساكن يخرب » .

<sup>(</sup>۲) أبو نعيم فى الحلية ، ۳۹۳/۱ قال أبو نعيم : إبراهيم بن عيسى الزاهد صحب معرف الكرخى وسمع من أبى داود الطيالسي ومحمد بن المقرىء .

العاقل عن نفسه . وأقوى علاجه أن يعلم أنه لا يرد فائتاً وإنما يضم إلى المصيبة فتصير اثنتين ، والمصيبة ينبغى أن تخفف عن القلب وتدفع ، فإذا استعمل الحزن والجزع زادت ثقلاً . قال ابن عمرو إذا استأثر الله بشيء فاله عنه ثم في الخلف عن الفائت مايسلي ، فإن عدم مايسلي اجتهد في صرف ذلك عن قلبه ، وليعلم أن الداعي إلى الحزن الهوى ، لا العقل ، لأن العقل لايدعو إلى مالا ينفع ، وليعلم أنه سيسلو بعد حين ، فليجتهد في تقديم المؤخر ، وليرتح مايين الزمانين ، ومما يمحق الحزن العلم بأنه لا يفيد ، والإيمان بالثواب ، ويذكر من أصابه أكثر من مصيبته .

# الباب التاسع عشر في دفع فضول الغم والهم

الغم يكون للماضي ، وإلهم للمستقبل ، فمن اغتم لما مضى من ذنوبه نفعه غمه على تفريطه ، لأنه يثاب عليه ، ومن اهتم بعمل خير ، نفعته همته ، فأما إذا اغتم لمفقود من الدنيا فالمفقود لا يرجع ، والغم يؤذي ، فكأنه أضاف إلى الأذي أذي ، كما قلنا في الحزن ، وينبغي للحازم أن يحترز مما يجلب الغم ، وجالبه فقد المحبوب ، فمن كثرت محبوباته كثر غمه ، ومن قللها قل غمه ، فإن قال قائل إذا لم أجد محبوباً اغتممت ، قيل له صدقت ، ولكن لا يبلغ غمك بالعدم معشار عشر غم من فقد المحبوب، ألا ترى أن من لا ولد له يغتم، ولكن لا كغم من أصيب بولده ، ثم إن الإنسان كلما طال ألفه لما يحبه واستمتاعه به تمكن من قلبه ، فإذا فقده أحس من مر التألم في لحظة لفقده بما يزيد على لذات دهره المتقدم ، وهذا لأن المحبوب ملائم للنفس كالصحة فلا تجد النفس لذتها إلا عند وجودها ، وفقدها مناف لها ، ولذلك تألم بالفقد مالا تفرح بالموجود لأنها ترى وجود المحبوب كالحق الواجب لها ، فينبغى للعاقل تقليل الألفة ، فإن اضطر إلى جوالب الغم فاثمرت الغم فعلاجه في الأول الإيمان بالقدر، وأنه لابد مما قضى ، ثم يعلم أن الدنيا موضوعه على الكدر ، فالبناء إلى النقض ، والجمع إلى التفرق ، ومن رام بقاء مالا يبقى كان كمن رام وجود مالا يوجد ، فلا ينبغي أن يطلب من الدنيا مالم توضع عليه كا قال الشاعر:

طبعت على كدر وأنت تريدها صفواً من الإيذاء والأكدار ثم يتصور مانزل به مضاعفاً فيهون عليه حينئذ ماهو فيه ، ومن عادة الحمال الحازم أن يترك فوق حمله شيئاً ثقيلاً ، ثم يمشى خطوات ، ثم يولى به فيخف الأمر عنه ، ثم ليرتقب زمن العافية هجوم البلاء ، فإذا

هجم مایکرهه ، ولیتمثل کلما یتصور نزوله نازلاً ، فإذا نزل بعض ذلك كان ريحاً مثل أن يتصور أن يؤخذ ماله كله ، فإذا أخذ البعض عد الباقي غنيمة ، ويتصور أن يعمى ، فإذا رمد سهل الأمر ، وكذلك جميع المضرات قال الشاعر:

> يمثل ذو اللب في نفسه مصائبه قبل أن تنزلا لما كان في نفسه مثلا وينسى مصارع من قد خلا ببعض مصائبه أعولا لعلمه الصبر حسن البلا

فإن نزلت بغتة لم ترعه وذو الجهل يأمن أيامه فإن بدهته صروف الزمان ولو قدم الحزم في أمره

قال بعض السلف: رأيت امرأة فتعجبت من نضارتها ، فقلت هذا وجه ما طرقه حزن ، فقالت لا تقل هذا ، فما أعرف من ناله مانالني ؛ كان لى زوج ، فاشترى أضحية فذبحها ، وله ولدان ، فقال الأكبر للأصغر تعال حتى أريك كيف ذبح أبي الشاة ، فذبحه ، فلما طلبناه هرب ، فخرج الآب في طلبه فهلكا ، فقلت وكيف حزنك ، قالت لو وجدت في الحزن دركا لاستعملته.

وقد يقع الحزن والغم من غلبة السوداء فيعالج بما يزيل السوداء بالمفرحات . والغم يجمد الدم ، والسرور يلهب الدم حتى تعلو حرارته الغريزية ، وجميعاً يضران ، وربما قتلا إن لم يعجل تفتيرهما .

# الباب العشرون فى دفع فضول الخوف والحذر من الموت

الخوف والحذر إنما هما للمستقبل، والحازم من أعد للخوف عدته قبل وقوعه، ونفى فضول الخوف مما لابد منه، إذ لا ينفعه خوفه منه، وقد اشتد الخوف من الله تعالى بكثير من الصالحين حتى سألوا الله تعالى تقليل ذلك، والسبب في سؤالهم أن الخوف كالسوط فإذا ألح بالسوط على الناقة قلقت، وإنما ندب به المتوانى.

بسنده إلى سفيان الثورى قال لشاب يجالسه أتحب أن تخشى الله حق خشيته ؟ قال نعم ، قال أنت أحمق لو خشيته حق خشيته ما أديت الفرائض (١) .

### فصـــل

ولا ينبغى للعاقل أن يشتد خوفه من نزول المرض ، فإنه نازل لابد ، وخوف مالا بد أن يأتى زيادة أذى ، فأما الخوف من الموت والفكر فيه ، فإنه لا سبيل إلى دفعه عن النفس ، وانما يخفف الأمر العلم بأنه لابد منه ، فلا يفيد الحذر إلا زيادة على المحذور ، وكلما تصورت شدته كانت كل تصويره موتاً ، فليصرف الإنسان فكره عن تصور الموت ليكون ميتاً مرة لا مرات ، ويكون صرف الفكر ربحاً ، وليعلم أن الله تعالى قادر على

<sup>(</sup>۱) سفيان الثورى قال الذهبى فى سير أعلام النبلاء ٢٢٩/٧ – ٢٧٩ هو شيخ الإسلام إمام الحفاظ سيد العلماء العاملين فى زمانه أبو عبد الله الثورى الكوفى مصنف كتاب الجامع ولد سنة سبع وتسعين . ومات فى أول سنة إحدى وستين ومائة .

تهوينه إذا شاء ، وليوقن بأن مابعده أخوف منه ، لأن الموت قنطرة إلى منزل إقامة ، وإنما ينبغى للإنسان أن يكثر من ذكر الموت ليعمل له ، لا لنفس تصويره وتمثيله ، فإن خطر على القلب الحزن على فراق الدنيا فعلاج ذلك أن يعلم أنها ليست بدار لذة ، وإنما لذاتها راحة من مؤلم ، ومثل هذا لا ينافس فيه ، فإن حزن العاقل على فراق الدنيا لفوت العمل الصالح ، فقد كان السلف يحزنون لذلك . قال معاذ بن جبل عند موته : اللهم إنك تعلم أنى لم أكن أحب الدنيا وطول البقاء فيها لكرى الأنهار ولا لغرس الأشجار ، ولكن لظمأ الهواجر ومكابدة الساعات ومزاحمة العلماء بالركب عند حلق الذكر .

### فصــــل

ومن نزل به الموت فليعلم أنها ساعة تحتاج إلى معاناة صعبة لأن صورتها ألم محض ، وفراق المحبوبات ، ثم ينضم إلى ذلك هول السكرات ، والحنوف من المال مآل ، ويأتى الشيطان فيسخط العبد على ربه ويقول انظر فى أى شيء ألقاك ، وما الذي قضى عليك ، وكيف يؤلمك ، وها أنت تفارق ولدك وأهلك وتلقى بين أطباق الثرى ، فربما أسخطه على ربه وكره قضاء الله تعالى إليه ، وأنطقه بكلام يتضمن نوع اعتراض ، وربما حسن إليه الجور فى الوصية ، وأن يزوى لبعض الورثة ، إلى غير ذلك من المحن ، فتعين حينيد الحاجة إلى معالجة ابليس ومعالجة النفس .

وقد نقل أبو داود من حديث أبى اليسر عن النبى عليسية أنه كان يقول: « أعوذ بك أن يتخبطني الشيطان عند الموت » (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ۱۵۵۲ و ۱۵۵۳ ، والنسائی ۲۸۳/۸ من طریق أفلع =

وفى تلك الساعة يقول الشيطان لأعوانه إن فاتكم الآن لم تقدروا عليه أبداً. فأما العلاج لتلك الشدائد فينبغى أن نذكر قبله مقدمة وهو أن من حفظ الله فى صحته حفظه الله فى مرضه ، ومن راقب الله فى خطراته حرسه الله عند حركات جوارحه .

وفى حديث ابن عباس عن النبى عَيْنِكُم أنه قال « احفظ الله يحفظك ، احفظ الله عباس عن النبى عَيْنِكُم أنه قال « احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده أمامك ، تعرف إلى الله فى الرخاء يعرفك فى الشدة » (١) ثم قد سمعت قصة يونس عليه السلام لما كانت له أعمال خير متقدمة انتاشته من شدته فقال تعالى : ﴿ فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ لَلَبِثَ فى بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ (٢) [ الصافات : ١٤٤] . ولما لم

<sup>=</sup> مولى أبى ايوب عن أبى اليسر أن رسول الله عليه كان يدعو « اللهم إنى اعوذ بك من الهدم وأعوذ بك أن يتخطبنى الهدم وأعوذ بك من التروى وأعوذ بك من الغرق والحرق والهرم وأعوذ بك أن يتخطبنى الشيطان عند الموت وأعوذ بك أن اموت في سبيلك مدبراً وأعوذ بك أن أموت لديغاً.

وقال الخطابى: استعاذته من تخبط الشيطان عند الموت هو أن يستولى عليه الشيطان عند مفارقته الدنيا فيصله ويحول بينه وبين التوبة أو يعوقه عن اصلاح شأنه والخروج من مظلمة تكون قبله أو يؤيسه من رحمة الله أو يتكره الموت ويتأسف على حياة الدنيا فلا يرضى بما قضاه الله من الفناء والنقلة إلى الدار الآخرة فيختم له بالسوء ويلقى الله وهو ساخط عليه. وقد روى أن الشيطان لايكون في حال أشد على ابن آدم منه في حال الموت ويقول لأعوانه: دونكم هذا فإن فاتكم اليوم لم تلحقوه بالله نعوذ من شره ونسأله أن يبارك لنا في ذلك المصرع وأن يختم لنا بخير . ا هه .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي رقم (۲۰۱٦) وقال الترمذي هذا حديث حسن صحيح . وأخرجه أحمد ۳۰۷/۱ و ۳۰۸ ، والبيهقي في شعب الإيمان ، والأسماء والصفات ص ۷۲ ، وانظر الدر المنثور ۲۰/۱ ، تفسير ابن كثير ۹۱/۷ .

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ، الآية : ١٤٤ .

يكن لفرعون عمل خير لم يجد وقت الشدة متعلقاً فقيل له ﴿ الآنُ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ المُفْسِدِينَ ﴾ (١) وكان عبد الصمد الزاهد يقول عند الموت: « سيدى لهذه الساعة خبأتك فأما من ضيع في صحته فإنه يضيع في مرضه »

كا نقل عن بعض الصحابة أنه رأى شيخاً يطلب من الناس فقال هذا ضيع أمر الله في صغره فضيعه الله في كبره.

فأما نفس العلاج فينبغى أن تشجع النفس وتقول لها إنما هى ساعة ثم أرجو كال الراحة كا قال عليه السلام: « لا كرب على أبيك بعد اليوم » (٢) ودعى أبو بكر بن عياش عند الموت إلى الرجاء فقال كيف لا أرجوه وقد صمت له ثمانين رمضان.

وقال المعتمر بن سليمان : قال لى أبى « يابنى اقرأ على أحاديث الرخص لعلى ألقى الله وأنا حسن الظن به » .

فينبغى للمؤمن أن يرمى صوت الخوف ويحدو الناقة كما قال حادى البادية

بشرها دليلها وقالا غداً ترين الطلح والجبالا بشرها دليلها وقال قال رسول الله عليسية : « قال الله عليسية : « قال الله عزوجل أنا عند ظن عبدى بي » متفق عليه .

وبسنده إلى جابر قال سمعت رسول الله عليسليم قبل موته بثلاث يقول: « لا يموت أحدكم إلا وهو يحسن بالله الظن » أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>١) سورة يونس ، الآية : ٩١ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه ١٦٢٩.

وقال الفضيل بن عياض : الحنوف أفضل من الرجاء فإذا نزل الموت فالرجاء أفضل .

قلت وهذا صحيح لما بينا من أن الخوف سوط يساق به المتوانى ، فإذا كُلَّ البعير لم يبق إلا الرفق ، فإن قيل فما لقول فى خوف عمر بن عبد العزيز عند الموت فالجواب أنه لما تعلقت به حقوق الرعية خاف من مطالب طبعه مبنى على الشح كان يقول إنما أخاف ولايتكم هذه على أنه قد كان يتمسك بأذيال الرجال فإن ابن عباس لما قال له أبشر يا أمير المؤمنين وليت فعد نشه يا ابن عباس (١) .

#### فصــــل

فإن اشتد بالمريض كرب ، فليحسب ذاك في باب الأجر ، فقد كانوا يستحبون للمريض شدة النزع ليكفر ذلك عنه الذنوب ، بسنده عن إلى إبراهيم قال : كانوا يستحبون أن يجهدوا عند الموت ، وذكر بسنده عن عمر بن عبد العزيز قال : ما أحب أن تهون على سكرات الموت أنه آخر مايكفر به عن المرء المسلم .

<sup>(</sup>۱) هذا الكلام قاله ابن عباس رضى الله عنهما لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب لما طعن أخرجه أحمد فى المسند ٤٦/١ ، والبيهقى فى اثبات عذاب القبر من طريق داود بن أبى هند عن عامر عن ابن عباس قال : دخلت على عمر بن الخطاب حين طعن فقلت أبشر بالجنة يا أمير المؤمنين أسلمت حين كفر الناس و جاهدت مع رسول الله عليا عني خذله الناس وقبض رسول الله عليا وهو عنك راض ولم يختلف فى خلافتك إثنان وقتلت شهيداً فقال أعد على فأعدت عليه فقال والله الذى لا إله غيره لو أن لى ماعلى الأرض من صفراء وبيضاء لافتديت به من هول المطلع .

#### فصـــــل

وينبغى للمريض مادام ثابت العقل أن يتوب ليلقى الله طاهراً من كل ذنب ، وأن يجرد وصيته ، وأن يسلم أهله وولده إلى الله سبحانه وتعالى ، فإنه يتولى الصالحين .

#### فصـــــل

فإن أزعجه الشيطان بذكر البلى ، فليعلم أن البلى واقع على المركب والراكب قد رحل ، وليعلم أن الشريعة قد مضت بوصول المؤمن بعد الموت إلى النعيم الدائم ، فمن حقق الإيمان لم يحزن ، لأن مآل المؤمن إلى الخير ، ومن لم يتحقق الإيمان فليحزن لفقد التحقيق .

وبسنده إلى كعب عن النبى عَلَيْسَا قال « نسمة المسلم طير تعلق في شجر الجنة حتى يرجعها الله إلى جسده » (١) ومقصودنا من هذا الباب أن يكون الخوف من الموت بمقدار لئلا ينهك البدن ويبالغ في الأذى وأن يخاف لما بعد الموت فيعمل له .

蟒 蟒 蟒

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في التاريخ الكبير ٣٠٦/٥، والحميدى ٨٧٣، والطبراني في الكبير ٢٤/١٩. والطبراني في الكبير ٢٤/١٩.

# الباب الحادى والعشرون في دفع فضول الفرح

إذا اشتد الفرح التهب الدم ، وذلك يضر ، وربما قتل إن لم يعدل ، وينبغى للإنسان إذا رأى اسباب الفرح أن يدرج نفسه إليه ، فإن يوسف عليه السلام لما التقى بأخيه سأله هل لك من أب ؟ ولم يزل يلاطفه لئلا يفجأه بالسبب المفرح ، والفرح ينبغى أن يكون بمقدار ليعدل الحزن ، فأما إذا أفرط فإنه دليل على الغفلة القوية ، إذ لا وجه للفرح عند العاقل ، فإنما يفرح بالطبع لما يفرح ، ثم يذكر مصيره وخوف مآله ، فينمحى ذلك الفرح ، ومتى قويت غفلة الفرح حملت إلى الأشر والبطر ، ومن هذا قوله تعالى : ﴿ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴾ (١) يعنى الأشرين الذين خرجوا بالفرح إلى البطر . وعلاج شدة الفرح بالفكر فيما قد سلف من الذنوب ، وفيما بين يدى العبد من الشدائد .

وقد قال الحسن البصري فضح الموت الدنيا فلم يترك لذي لب بها فرحاً (٢).

张 张 张

(١) سورة القصص: الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>۲) الزهد لأحمد بن حنبل ص ۳۱٦ من طريق إبراهيم بن عيسى اليشكرى عن الحسن به .

# الباب الثاني والعشرون في دفع الكسل

الموجب للكسل حب الراحة ، وإيثار البطالة ، وصعوبة المشاق . وفي الصحيحين من حديث أنس بن مالك أن النبي عليسة كان يكثر أن يقول « اللهم إنى أعوذ بك من الهم والحزن والعجز والكسل » (١) .

وفى إفراد مسلم من افراد أبى هريرة عن النبى عليسلم أنه قال « المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف » (٢).

وفى كل حين احرص على ماينفعك ، واستعن بالله ، ولا تعجز ، فإن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت كذا كان كذا ، ولكن قل قدر الله وماشاء فعل ، فإن ( لو ) يفتح عمل الشيطان .

وقال ابن مسعود إنى لأبغض الرجل أراه فارغاً ليس في شيء من عمل الدنيا ولا عمل الآخرة (٣) وقال يكون في آخر الزمان أقوام أفضل أعمالهم التلاوم بينهم يسمون الأتيان .

وقال ابن عباس تزوج التوانى بالكسل فولد بينهما الفقر.

وقال مالك بن دينار مامن أعمال البر شيء إلا ودونه عقبة ، فإن صبر صاحبها أفضت به إلى روح ، وإن جزع رجع .

وقال سفيان الثورى مضى القوم على الخيل العتاق وبقينا على حمر دبرة .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاری ۹۸/۸ ، مسلم ص ۲۰۷۹ و ۲۰۸۰ و ۲۰۸۸ ( عبد الباقی )

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم القدر (٣٤).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه أبو نعيم فى الحلية ١٣٠/١ من طريق يحيى بن وثاب عن ابن مسعود
رضى الله عنه .

#### فصــــل

وعلاج الكسل تحريك الهمة بخوف فوات القصد ، وبالوقوع في عقاب اللوم ، أو بالحصول في بيد التأسف فإن أسف المفرط إذا عاين أجر المجتهد أعظم من كل عقاب ، وليفكر العاقل في سوء مغبة الكسل ، فرب راحة أوجبت حسرات وندماً ، ومن رأى جاره قد سافر ثم عاد بالأرباح زادت حسرة أسفه على لذة كسله أضعافاً ، وكذلك إذا برع أحد الرفيقين في العلم وتكاسل الآخر . والمقصود أن ألم الفوات يربو على لذة الكسل . وقد أجمع الحكماء على أن الحكمة الا تدرك بالراحة ، فمن تلمح ثمرة الكسل اجتبه ، ومن مد فطنته إلى ثمرات الجد نسى مشاق الطريق ، ثم إن اللبيب يعلم أنه لم يخلق عبثاً ، وإنما هو في الدنيا كالأجير أو كالتاجر ، ثم إن زمان العمل بالإضافة إلى مدة البقاء في القبر كلحظة ، ثم إضافة ذلك إلى البقاء السرمدى ، أما في الجنة وأما في النار ليس بشيء . ومن انفع العلاج النظر في سير المجتهدين ، فالعجب من مؤثر البطالة في موسم الأرباح وتارك الاستلاب وقت النثار .

بسنده إلى فرقد ، قال إنكم لبستم ثياب الفراغ قبل العمل ألم تروا إلى الفاعل إذا عمل كيف يلبس أدنى ثيابه فإذا فرغ اغتسل ولبس ثوبين نقيين ، وأنتم لبستم ثياب الفراغ قبل العمل (١) .

杂 発 発

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٤٧/٣ من طريق ابن شوذب عن فرقد السبخي .

# الباب الثالث والعشرون في تعريف الرجل عيوب نفسه

اعلم أن النفس محبوبة وعيوب المحبوب قد تخفى على المحب ، وفى الناس من يقوى نظره وجهاده للنفس فينزلها منزلة العدو فى المخالفة فيظهر له عيوبها . قال إياس بن معاوية « من لم يعرف عيب نفسه فهو أحمق » فقيل له فما عيبك قال « كثرة الكلام » وهذا أمر نادر والعمل على الغالب ، فإن الغالب أن يخفى الإنسان عيوب نفسه ولسنا نريد أنه لايعرف عيباً فإن العاقل إذا أتى عيباً عرفه ، وإنما غرضنا العيوب الباطنة ، فإنها كالأمراض الباطنة التى لايعلم بها الطبيب فيصف لها دواءً ، ولا عليها إمارة ، ومحبة الإنسان لنفسه تمنعه أن يرى العيب الحفى عيباً كا قال الشاعر :

وعين الرضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا وعين الرضاعن كل عيب كليلة محب رجلاً فلما أراد أن يفارقه قال له أخبرني عن عيوبي فقال سل غيرى فإني كنت أراك بعين الرضا.

فإن قيل فإذا كانت العيوب باطنة والإنسان لايراها عيوباً فكيف الطريق إلى تعرفها فالجواب إن لذلك سبع طرق:

الطريق الأول: أن يتخير صديقاً من أعقل مخالطيه ويسأله إبانة مايرى من قبيحة ويعرفه أن ذلك منة منه عليه ، فإذا أحبره ابتهج بما سمع منه ، ولم يظهر له الحزن على ذلك لئلا يقصر في شرح الأمور ، ويقول له متى كتمتنى شيئاً عددتك غاشاً .

والطريق الثانى : أن يبحث عما يقوله فيه جيرانه وإخوانه ومعاملوه وبماذا يمدحونه أو يذمونه .

والطريق الثالث: أن يتطلع إلى مايقول فيه الأعداء ؛ فإن العدو

بحاث عن العيوب ، ومن هذا الوجه ينتفع الإنسان بعدوه ما لا ينتفع بصديقه لأن العدو يذكر النقص والصديق يستر الخلل ، فإذا عرف الإنسان من طريق عدوه نقصه اجتنبه .

والطريق الرابع: أن يصور أفعاله في غيره ثم يستعمل منها مايستحسن ويترك مايستقبح.

والطريق الخامس: أن يعمل فكره في عواقب خلاله وثمراتها فيرى عيب العيب وحسن الحسن ، فإن الفكر الصادق نافذ .

والطريق السادس: أن يعرض أعماله على محك الشرع ويريها نافذ العقل ويضعها في موازين العدل ، فإنه يرى الأرجح والأدون .

والطريق السابع: أن ينظر في سير العاملين ثم يقيس أفعاله بأفعالهم فيرى حينئذ أن آثار النقص عيب فيجتنبه فضلاً عن فعل القبيح.

# الباب الرابع والعشرون في تنبيه الهمة الدنية

إذا كانت الهمة الدنية طبعاً لم ينجع فيها العلاج ؛ فإن كانت مكتسبة بصحبة الأدنياء أو لغلبة الطبع والهوى فعلاجها قريب ، وذلك من وجوه : منها مقاطعة أهل الدناءة أنفة منهم ومواصلة أرباب الهمم العالية ، ثم التفكر بالعواقب ، ومآل الدناءة ومصير أولى الجد والاجتهاد ؛ كا قال عبد الصمد : مات رجل من السعاة وقد بقى له شرط ، والناس يقولون له مت اليوم تحيا أبداً فانتبهت بها ، ومن تفكر في المرتفعين في الهمم علم أنهم كهو من حيث الأصلية والآدمية ، غير أن حب البطالة والراحة جنيا عليه فأوثقاه ، فساروا وهو قاعد ، ولو حرك قدم العزم لوصل قال الشاعر :

إذا أعجبتك خصال امرى فكنه تكن مثل ما أعجبك فليس على الجود والمكرمات إذا جئتها حاجباً يحجبك

ومن نظر فى أحبار السلف رأى عموم الفقهاء والعلماء ، وأكثر المشار إليهم بذلك من الموالى ومن الضعفاء وأهل الحرف الدنية ، إلا أن الهمم أثرت فأثارت عن موطن ، ولو تفكر أرباب الهمم الدنية فى عواقبها وما يجيء عليهم ، لرأوا البطالة عدواً ، وأنما صحبوا دناءة الهمة تعجلاً للراحة ، وما يلقونه من الحسرات على فوت الفضائل والسقوط من أعين الناس ؛ والإهانة بهم أعظم من كل كرب وشدة . وما يناله أرباب التعب من الراحة فى تعظيم الخلق لهم ، وارتفاع قدرهم فى الدنيا قبل الآخرة ، يسمى مرارة كل نصب ، فكأنه ماتعب من استراح ولا استراح من تعب .

بسنده إلى أنس قال: قال رسول الله عليسلم: « يؤتى بأنعم أهل الله عليسلم: « يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل النار فيصبغ في النار صبغة ثم يقال له يا ابن آدم هل

رأيت خيراً قط؟ هل مر بك نعيم قط؟ فيقول لا والله يارب ، ويؤتى بأشد الناس بؤساً في الدنيا من أهل الجنة فيصبغ في الجنة صبغة ثم يقال له يا ابن آدم هل رأيت بؤساً قط؟ هل مرت بك شدة قط؟ فيقول لا والله يارب مامر بي بؤس قط ولا رأيت شدة قط».

وبيان هذا أن التعب ينقضي وتبقى الراحة ، والراحة تذهب وتبقى المحسرة ، والمقام موسم ، والفوات معترض ، والاستلاب عاجل ، وفى بعض هذا إزعاج للمتوانى .

# الباب الخامس والعشرون في رياضة النفس

الأصل في الأمزجة الصحة ، والعلل طارئة ، وكل مولود يولد على الفطرة ، ويوضح ماقلناه إن الرياضة لا تصلح إلا في نجيب ، والكودن لا تنفعه الرياضة ، والسبع وإن ربي صغيراً لا يترك الافتراس إذا كبر ، وقد عرفت تلك الحكاية ( فمن أنباك أن أباك ذيب ) .

واعلم أن في الإنسان قوى ثلاثة: قوة ناطقة ، وقوة شهوانية ، وقوة غضبية ، فينبغي لمن شرفه الله تعالى بحب العلم أن يعتني بتكميل النفس الناطقة التي فضله الله تعالى بها على سائر الحيوانات وشارك بها الملائكة ، فيجعلها هي المسلطة على القوتين الأخريين ؛ أعنى الشهوانية والغضبية ، لتكون منزلتها في البدن بمنزلة الراكب للفرس ، فإن الفارس ينبغى أن يكون هو المسلط على الفرس لاستعلائه فيمضى بها أين يشاء ويعقها إذا شاء ، فكذلك ينبغي أن تكون القوة الناطقة هي المستعلية على باقی القوی ، تستعملها کا تحب ، وتکفها حین تحب ، ومن کان کذلك استحق أن يسمى أنساناً حقيقة . قال أفلاطون : الإنسان بالحقيقة من كانت نفسه الناطقة أقوى الأنفس لأن الشهوانية إذا أفرطت خرج الإنسان إلى طبع البهيمية ، ومن سيب هواه في مرعاه وجعل حبله على غاربه فقد خرج عن مركزه فصار أخس من البهائم، لأن تلك تمضى بطباعها ، وهذا قد خالف طبعه ، ومتى أفرطت القوة الغضبية خرج الإنسان إلى أخلاق السباع والضواري ، فينبغي أن يروض نفسه بمخالفة الشهوانية ويكسر الغضبية ، ويتبع القوة الناطقة ، حتى يتشبه بالملائكة ، ويتحرز من عبودية الشهوة والغضب.

#### فصـــــل

واعلم أن الرياضة للنفس تكون بالتلطف والتنقل من حال إلى حال ، ولا ينبغى أن يؤخذ أولاً بالعنف ولكن بالتلطف ، ثم يمزج الرغبة والرهبة ، ويعين على الرياضة صحبة الأخيار ، والبعد عن الأشرار ، ودراسة القرآن والأخبار ، وإجالة الفكر في الجنة والنار ، ومطالعة سير الحكماء والزهاد .

وقد كان بعض السلف يشتهى الحلواء فيعدها لنفسه فإذا صلى بالليل أطعمها .

وكان الثورى يأكل مايشتهى ثم يقوم إلى الصباح ويقول أطعم الزنجى ولده ، ومازال المحققون يلطفون بنفوسهم إلى أن ملكوها فقهروها .

وقال بعض جيران مالك بن دينار: سمعته ليلة يقول لنفسه هكذا فكونى ، فلما أصبحت قلت له مامعك في الدار أحد فلمن قلت ، قال إن نفسي طلبت منى أدما وألحت فمنعتها الطعام ثلاثة أيام ، فلما كانت الليلة وقد انقضت الأيام وجدت كسرة يابسة فبادرت إليها ، فقلت قفى آتيك بخبز لين ، فقالت قنعت بهذه قلت هكذا فكونى .

واعلم أنه إذا علمت منك النفس الجد جدت ، وإذا عرفت منك التكاسل طمعت فيك كما قال الشاعر :

ويعرف أخلاق الجواد جواده فيجهده كرأ ويرهقه ذعراً وعرف أخلاق الجواد عواده كل فعل وقول ، ومحاسبتها في كل

تقصير وذنب ، فإذا تمت رياضتها حمدت ماذمت من تعبها .

قال ثابت البنانى : كابدت الليل عشرين سنة وتنعمت به عشرين سنة .

وقال أبو يزيد: مازلت أسوق نفسى إلى الله تعالى وهي تبكى حتى سقتها وهي تضحك وفي هذا المعنى قول الشاعر: مازلت أضحك أبكى كلما نظرت إلى أن اختضبت أجفانها بدمي

وبعد هذا فلا ينبغى أن ينسى حقها ، فإن من حقها إعطاءها حظوظها التى لا تقدح فى مقصود الرياضة فإنها إذا منعت مقاصدها فى الجملة عمى القلب ، وتشتت الهم ، وتكلف التعبد ، واعلم أن قدر النفس عند الله سبحانه أعظم من قدر العبادات ، ولهذا أباح الفطر للمسافر ، وإنما يعقل هذا العلماء .

# الباب السادس والعشرون في ذكر رياضة الأولاد

أقوم التقويم ماكان في الصغر ، فأما إذا ترك الولد وطبعه فنشأ عليه ومرن كان رده صعباً قال الشاعر :

إن الغصون إذا قومتها اعتدلت ولا يلين إذا قومته الخشب قد ينفع الأحداث في مهل وليس ينفع في ذي الشيبة الأدب

ثم المواظبة على الرياضة أصل عظيم ، خصوصاً في حق الصبيان فإن ذلك يفيدهم أن يصير الخير عادة قال الشاعر:

لاتسه عن أدب الصغير حروإن شكا ألم التعب

واعلم أن الطبيب ينظر إلى سن المعالج ومكانه وزمانه ثم يصف ، فكذلك ينبغى أن تكون رياضة كل شخص على قدر حاله ، وإمارة فلاح الصبى وفساده تتبين من طفولته ؛ فالنجيب منهم يتنبه بالتعلم ، والذى ليس بنجيب لا ينفعه التعلم ، كا لا يصير الهجان بالرياضة نجيباً ، وينبغى أن يتلف بالصبى .

قال رجل لسفيان الثورى نضرب أولادنا على الصلاة قال بل بشرهم . وكان زبيد اليافي يقول للصبيان من صلى منكم فله خمس جوزات .

وقال إبراهيم بن أدهم: أى بنى اطلب الحديث فكلما سمعت حديثاً فلك درهم فطلب الحديث على هذا .

#### فصيا

وليعلم الوالد أن الولد أمانة عنده ، فليجنبه قرناء السوء من

الصغر، ولا يعوده، وليلق إليه الخير، فإن قلبه فارغ يقبل مايلقى إليه، وليحبب إليه الحياء والسخاء، وليلبسه الثياب البيض، فإن طلب الملون قال له تلك ملابس النساء والمخانيث، وليبادر بأخبار الصالحين، وليجنبه أشعار الغزل لأنها بذر الفساد، ولا يمنع من أشعار السخاء والشجاعة ليمجد وينجد، فإن أساء تغافل عن إساءته، ولا يهتك مؤدبه مابينه وبينه من الستر، ولا يوبخ إلا سرا، ويمنع من كثرة الأكل والنوم، ويعود الخشونة في المطعم والمفرش فإنه أصح لبدنه، ويعالج بالرياضات الجسمانية كالمشى، ويؤدب بالنهى عن استدبار الناس والامتخاط بينهم، والتثاؤب، فإذا علقت به خلة قبيحة بولغ في ردعه عنها قبل أن تتمكن، ولا بأس بضربه إذا لم ينفع اللطف.

فقد قال لقمان لابنه: يابني ضرب الوالد للولد مثل السماد للزرع.

وإذا رآه عرماً في صغره فليتلطف به ، فقد قال ابن عباس عرامة الصبي زيادة في عقله .

#### فصــــال

وكان الحكماء يقولون: ابنك ريحانتك سبع سنين ، وخادمك سبع سنين ، فإن صار ابن أربع عشرة سنة فإن أحسنت إليه فهو شريكك ، وإن أسأت إليه فهو عدوك ، ولا ينبغى أن يضرب بعد بلوغه ولا أن يساء إليه ، لأنه حينئذٍ يتمنى فقد الوالد ليستبد برأى نفسه ، ومن بلغ عشرين سنة ولم يصلح فبعيد صلاحه ، إلا أن الرفق متعين بالكل .

# الباب السابع والعشرون في رياضة الزوجة ومداراتها

من المتعين المبالغة في النظر به هذا الباب ، فأصلح الأمور أن يتزوج الرجل البكر التي لم تعرف سواه ، فقد قالت الحكماء البكر لك والثيب عليك ، إلا أنه من أعظم الغلط أن يتزوج الشيخ الكبير طفلة فإنها تصير كالعدو ، ولكنه يحبسها عن أغراضها ولا تقدر أن تفي مرادها ، وهي تنفر عن الشيخ طبعاً ، فإن ابتلي الإنسان بذلك فليسم بغضه عندها بحسن خلقه واحتاله وكثرة الإنفاق عليها .

وقد أمعنا الشرح لهذه الجملة في كتاب « الشيب » وينبغى أن يتزين لها كما يحب أن تتزين له ، ويستر جسده عنها فلا ترى منه إلا المستحسن ، وكذلك ينبغى لها أن تفعل .

#### فصـــــل

ولا ينبغى للرجل أن يمزح مع المرأة فتطمع فيه طمعاً يخرجها عن طاعته ، ولا أن يسلم ماله إليها فيصير هو كالرهن في يدها ، فربما استغنت واستوثقت لنفسها ثم تركته ، وقد قال الله تعالى ﴿ وَلَا تُوتُوْ السُّفَهَاءَ أَمُوالَكُمْ اللّهِ تَعَلَى اللهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾ (١): بل ينبغى أن يمزح بنوع من الهيبة.

#### فصـــــل

وأكثر العلاج في إصلاح المرأة منعها من محادثة جنسها ، ومن خروجها من بيتها ، واطلاعها من ذروته ، وأن تكون عنده عجوز تؤدبها وتلقنها تعظيم الزوج ، وتعرفها حقوقه ، وتعظم قليل الإنفاق عندها وتكون كالحافظ فإن عقل الصبى مأفون .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية : ٥ .

#### فصـــــل

وإن وجد الشيخ امرأة قد خرجت عن زمان الصبا ولم تدخل في الكهولة كانت أصلح وأطيب لعيشه وأقل امتناناً عليه وأكثر توقيراً له .

### فص\_ل

فأما الشاب فإنه يَذِلُ ولا يُذَلُ ، فإذا أراد التمتع بالنساء فالرأى له ، إن كان له مكنة اشترى الجوارى الصغار فإنهن لم يعرفن الغيرة وهى قليلة عندهن لموضع الملكة وقدرته على الاستبدال والبيع ، ولتكن معهن حافظة ، ولتكن على الحافظة حافظة .

#### فصـــل

ومن رزق امرأة على مراداته فليهب ما فات لما حصل ، فإن الأصول إذا كانت محفوظة لم تذكر الفروع ، وكثرة النساء تحتاج إلى مؤنات عظام أقلهن حفظهن .

# الباب الثامن والعشرون في رياضة الأهل والمماليك ومداراتهم

اعلم أن الأهل إذا رأوك قد فقتهم بمال أو جاه حسدوك. ومقاطعتهم محرمة ، فالمداراة لازمة ؛ وذلك بالبر لهم مع كتمان بواطن الأحوال عنهم . ومن أعظم الغلط حرمان بعضهم وإعطاء البعض ، فمن اختار ذلك فليجتهد في إسرار الأمر لئلا يشترى بالمنع البغض . وأما المماليك فإنهم مالكون على الحقيقة لمالكيهم ، لأن المطاعم والمشارب إليهم ، فينبغى أن يتلطف بهم لئلا يحتالوا على القتل . قال بزر جمهر نحن ملوك على رعيتنا ، وخدمنا ملوك على أرواحنا ، ولا حيلة لنا في الاحتراز منهم ، فنحن نداريهم . وليجعل الملك مع اللطف بهم هيبة ، إلا أن البر لهم يكون أغلب ، وأكثره في حق من يسلم إليه الروح ، وهو صاحب للطعم والمشرب . واعلم أن المماليك وإن كانوا أهل ذكاء وفطنة يستتر منك عنهم شيء فربما احتالوا عليك ، وإن كانوا أهل ذكاء وفطنة يستتر في استخدامهم لأنك تريد الشيء فلا يفهمون مرادك ، والصواب استخدام أهل الغفلة منهم في الدواخل ، وأهل الذكاء منهم خارج البيت ، فحينئذ تم الأغراض .

#### فص\_\_ل

ومن أعظم الغلط دخول المملوك المراهق إلى البيت ، خصوصاً إن كان حسن الصورة وفي البيت نسوة ، فإن الشر لا يؤمن فإن سلمن من ميل إليه لم يسلم هو من ميل .

وكذلك من باب المخاطرات ترك الولد البالغ بين الجوارى ، ومعلوم أن قوة الشهوة وجهل الصبا ينسيان مقدار الحرمة والتحريم ، فهذه أصول ينبغى أن يداوى بدوائها ولا تمهل فإنها تجر أموراً صعبة .

# الباب التاسع والعشرون في معاشرة الناس ومداراتهم

لما كانت طباع الناس تختلف كانت مداراتهم لذلك صعبة ، فأصلح ما استعمل العاقل العزلة عنهم مهما أمكن فإنها راحة عظيمة ، فإذا اضطر إلى مخالطتهم خالطهم بالتلطف ، وإيفائهم الحقوق ، وإهمال حقه عليهم ، والحلم عن جاهلهم ، والعفو عن ظالمهم ، وايثار متكبرهم بالمجلس . ومن أعظم مايملكهم به السماح والعطاء ، فإنه يسترق به من لم يكن ينقاد وقد جاء في الحديث « مداراة الناس صدقة » .

### فصـــل

وإذا ابتلى العالم بمخالطة العوام فينبغى أن يلبس جنة الحذر ، فإن أغراضهم مختلفة ، يرضى أحدهم مايسخط الآخر ، ويغضب من الصواب ، لأنه يراه خطأ ، ولا يقبل مع جهله أقوال العلماء ، فليبعد العالم عنهم ما استطاع ، فإن مخالطتهم تشينه ، وتنقص من مقداره فى أعينهم ، فيهون علمه عندهم ، ولو رآه عاص يضحك ، أو يأكل ، أو سمع أنه قد تزوج ، لم يبق له عنده قدر ، فالحذر الحذر منهم ، فإنهم قتله الأنبياء ، فإذا اضطر إلى مجالستهم فليقلل الكلام معهم ، وليتكلم بما لا تسلق لهم به عليه ، ولا فيه احتمال لما لا يصلح لخطابهم ، وبعد هذا فالسلامة منهم طريفة .

# الباب الثلاثون في ذكر السيرة الكاملة

علامة الكامل تربية القدرة له من الطفولة ، واعطاؤه الرأى التام ، والعقل الوافر من الصغر ، كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ آثَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلَ ﴾ وتخلق له همة عالية وشرف نفس ، فتحمله على طلب المعالى ، وتمنعه ركوب الدنايا ، فتراه في لعبه يحب أن يكون رئيس الصبيان ، فإذا ترعرع كان الأدب شعاره من غير تعلم ، والحياء لباسه من غير ترهيب ، وأقل الرياضة فيه يؤثر ، كما ينفع المسن الفولاذ ولا ينفع الحديد ، فإذا عقل واستدل على صانعه ، وعلم لماذا خلق ، ونظر بماذا خوطب ، وإلى أين يصير ، وما المراد منه ، شمر عن ساق وساق ، فيطلعه العلم على حقائق الأمور ، فيرى أن أفضل الأشياء مايقربه من خالقه ، ثم يرى أن أقرب مايقرب به العلم والعمل ، فيجتهد في إكالهما على غاية مايطيق منهما بدنه ، وينهض النية والعزيمة بحمل الباقي . وأنت ترى خلقاً يقتصرون على بعض فنون العلم ؛ فهذا مع النحو جميع عمره ، وهذا مع الحديث طول دهره ، وهو يرى أن كل العلوم مقصود ، غير أنه لما علم أن العمر لا يسع الكل أخذ ما يحتاج إليه من الكل زاداً لمسيره ، ونهض للعمل بمقتضاه ، فتراه ينتهب العمر خوف أن يذهب ومانال المراد ، ولا يضيع لحظة في غير مهم ، وينافس نفسه في زمان المطعم والنوم ، لعلمه بقصر المدة كا قال الشاعر:

فاقضوا مآربكم عجالاً إنما أعماركم سفر من الأسفار وتراكضوا خيل السباق وبادروا أن تسترد فإنهم عوارى

فهو أبداً يجتهد في عمارة وقته ، ويقهر هواه لإصلاح أمره ، ويقطع من العلم مهمه ، فقلبه مشغول عن اللهو بتصحيح قصده ، وجوارحه

مقبلة بالجد على طاعة ربه ، وقد اقتنع بما رزقه الله عن منن خلقه ، وعف عن أموالهم حفظاً لعرضه ، فسادهم لغناه عنهم ، وأزال فسادهم بوعظه، فإن عاملهم فبالإنصاف، لم يأخذ عليهم بفضله، وإن استشاروه اجتهد في نصحهم ، على أنه مشغول عن الكل بنفسه ، متأهب للنقلة ، همه جمع رحله يؤدى إلى كل لحظة فرضها من الحراسة بقوى لربه ويستظهر بكثرة الزاد لعلمه طول شوطه ، ثم يجتهد في تهذيب العلم في حياته ليحيى به آثره بعد موته ، وقد زهد في الدنيا ، ولا يتناول إلا قوت وقته ، فإن فسح لنفسه في مباح ، فمراده تقوية جمله على حمله ، ثم لم يزل به عرفان خالقه حتى دعاه إلى حبه ، فانصب الصب ، وانخرط في سلكه ، فهو بين الخلق بجسمه ، وعند الخالق بقلبه ، أولئك ريحان الله في أرضه ، نفوس أنفاس المريدين باستنشاق ريح أحدهم وبلفظه، ويفوح نشر صدقهم بعد دفن راجلهم في لحده، قد ألبست قبورهم هيبة تخبر عن كل بقدره ، وإذا ذكرت أعمالهم يقوى بها المريد في طريق صبره ، والمتقون في فلك القيامة نجوم ، وهم كشمسه أو كبدره ، رزقنا الله وفاقهم ، ووهب لنا لحاقهم ، وألبسنا أخلاقهم بسعة فضله ، إنه سميع قريب من عبده وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم.

# فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة     |                  |                                               |
|------------|------------------|-----------------------------------------------|
| ٤٨         | ابن عباس         | إبشر يا أمير المؤمنين وليت فعدلت (أثر)        |
| ٤٤         | سفيان الثورى     | أتحب أن تخشى الله حق خشيته ( أثر )            |
| ٤٦         | ابن عباس         | احفظ الله يحفظك                               |
| 11         | ابن مسعود        | إذا أعجبت أحدكم امرأة فليذكر مثابها ( أثر )   |
| ۲۸         | أبو ذر           | إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس                 |
| ۲۸         | ابن عباس         | إذا غضب أحدكم فليسكت                          |
| 20         | أبو اليسر        | أعوذ بك أن يتخبطني الشيطان عند الموت          |
| 47         | أبو هريرة        | أنا خير الشركاء فمن عمل عملا                  |
| 27         | محمود بن لبيد    | إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك                   |
| ٤٠         | مالك بن دينار    | إن القلب إذا لم يكن فيه حزن ( أثر )           |
| 41         | أبو هريرة        | إن أول الناس يقضى فيه يوم القيامة             |
| 10         |                  | إن نوحاً عليه السلام لبث في بيت شعر ألف سنة   |
| 0 4        | فرقد السبخي      | إنكم لبستم ثياب الفراغ قبل العمل ( أثر )      |
| 40         | عمر بن الخطاب    | إنما الأعمال بالنية وإنما لكل امرىء مانوى     |
| 0 1        | ) ابن مسعود      | إنى لأبغض الرجل أراه فارغاً ليس في شيء (أثر   |
| <b>Y A</b> | سليمان بن صود    | إنى لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه مايجد        |
| <b>1-1</b> | عبد الله بن عمرو | إياكم والشح فإن الشح أهلك                     |
| ٤.         | مالك بن دينار    | بقدر ماتحزن للدنيا (أثر)                      |
| ٦.         | سفيان الثورى     | بل بشرهم (أثر)                                |
| 01         | ابن عباس         | بن بسر التوانى بالكسل فولد بينهما الفقر (أثر) |

#### الصفحة

| ۱۹                         | عبد الله بن عمرو                                                                                                    | خصلتان لا تجتمعان في مؤمن                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤A                         | الفضيل بن عياض                                                                                                      | الخوف أفضل من الرجاء ( أثر )                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 70                         | الزبير بن العوام                                                                                                    | دب اليكم داء الأمم قبلكم                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 70                         | ر) عمر بن میمون                                                                                                     | دب اليكم داء الأمم قبلكم<br>رأى موسى عليه السلام رجلاً عند العرش ( أثر                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٨                         | ابن عباس                                                                                                            | ركعتان مقتصدتان في تفكر (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11                         | ابن عباس                                                                                                            | عرامة الصببي زيادة في عقله                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥,                         | ر) الحسن البصري                                                                                                     | فضح الموت الدنيا فلم يترك لذى لب فرجا (أثر                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٧                         |                                                                                                                     | قال الله عز وجل أنا عند ظن عبدي بي (قدسي                                                                                                                                                                                                                                      |
|                            | ئة                                                                                                                  | كابدت الليل عشرين سنة وتنعمت عشرين س                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥ ٨                        | ثابت البناني                                                                                                        | ( أثر )                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥ (                        |                                                                                                                     | كان في ثوب عمر اثنا عشرة رقعة                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77                         | ب ابن مسعود                                                                                                         | كل الخلال يطبع عليها المؤمن إلا الخيانة والكذ                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٧                         | بية                                                                                                                 | ليس الشديد بالصرعة إنما الشديد الذي يملك نف                                                                                                                                                                                                                                   |
|                            | عمر بن عبد                                                                                                          | لولا أني غضبان لضربتك (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>.</b>                   |                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٠                         | <del>_</del>                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                            | العزيز<br>إبراهيم بن عيسي                                                                                           | مارأیت أطول حزنا من الحسن ( أثر )                                                                                                                                                                                                                                             |
|                            | العزيز<br>إبراهيم بن عيسي<br>مورق                                                                                   | مارأيت أطول حزنا من الحسن ( أثر )<br>ماتكلمت بكلمه في الغضب فندمت عليها ( أثر                                                                                                                                                                                                 |
| ٤.                         | العزيز<br>إبراهيم بن عيسي<br>مورق                                                                                   | مارأیت أطول حزنا من الحسن ( أثر )                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤.                         | العزيز<br>إبراهيم بن عيسي<br>مورق                                                                                   | مارأيت أطول حزنا من الحسن ( أثر )<br>ماتكلمت بكلمه في الغضب فندمت عليها ( أثر                                                                                                                                                                                                 |
| ٤.<br>۲۹                   | العزيز<br>إبراهيم بن عيسى<br>مورق<br>) مورق<br>أبو يزيد                                                             | مارأیت أطول حزنا من الحسن ( أثر )<br>ماتكلمت بكلمه في الغضب فندمت عليها ( أثر<br>مازلت أسوق نفسي إلى الله تعالى و هي تبكي ( أثر                                                                                                                                               |
| ٤٠<br>٢٩                   | العزيز<br>إبراهيم بن عيسى<br>مورق<br>أبو يزيد<br>مالك بن دينار                                                      | مارأیت أطول حزنا من الحسن ( أثر )<br>ماتكلمت بكلمه في الغضب فندمت عليها ( أثر<br>مازلت أسوق نفسي إلى الله تعالى وهي تبكي ( أثر<br>مامن أعمال البرشيء إلا ودونه عقبة ( أثر )<br>مامن رجل يلي أمر عشرة فما فوق                                                                  |
| ٤٠<br>٢٩<br>٢٢             | العزيز<br>إبراهيم بن عيسى<br>مورق<br>أبو يزيد<br>مالك بن دينار<br>أبو إمامة                                         | مارأیت أطول حزنا من الحسن (أثر)<br>ماتكلمت بكلمه فی الغضب فندمت علیها (أثر<br>مازلت أسوق نفسی إلی الله تعالی و هی تبكی (أثر<br>مامن أعمال البرشیء إلا ودونه عقبة (أثر)<br>مامن رجل یلی أمر عشرة فما فوق<br>مایزال الرجل یكذب ویتحری الكذب<br>مضی القوم علی الخیل العتاق (أثر) |
| 2·<br>79<br>01<br>77<br>77 | العزيز إبراهيم بن عيسى مورق أبو يزيد مالك بن دينار أبو إمامة أبو إمامة ابن مسعود ابن مسعود سفيان الثورى أبو الدرداء | مارأیت أطول حزنا من الحسن ( أثر )<br>ماتكلمت بكلمه في الغضب فندمت عليها ( أثر<br>مازلت أسوق نفسي إلى الله تعالى و هي تبكي ( أثر<br>مامن أعمال البرشيء إلا ودونه عقبة ( أثر )                                                                                                  |

#### الصفحة من أدى الزكاة فليس ببخيل ابن عمر عبد الله بن عمرو ۲۲ من كان في قلبه مثقال حبة من خردل کعب نسمة المسلم طير تعلق في شجر الجنة أبو هريرة ويل للأمراء ويل للعرفاء أبو هريرة 27 لاتغضب ابن عمر لاحسد إلا في اثنتين 70 لا كرب على أبيك بعد اليوم ٤V لايدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ابن مسعود لايحسن عبد فيما بينه وبين العباد (أثر) أبو حازم 3 لايزال الرجل يذهب بنفسه حتى يكتب (أثر) سلمة لايموت أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله جابر 27 يا أباذر انك ضعيف وإنها امانة 11-11 يا أباذر إنى أحب لك ما أحب لنفسي آبوذر يا ابن آدم اذكرني إذا غضبت أذكرك إذا عصيت يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل النار 00 يقول الله عز وجل العز إزارى (قدسى) أبو هريرة

وأبوسعيد

# فهرس الأشسعار

| الصفحة | القافية  |
|--------|----------|
| ٤٣     | تنزلا    |
| ٤٧     | والجبالا |
| ١ ٢    | صرفا     |
| ٥٣     | المساويا |
| 2 4    | الأدب    |
|        | الخشب    |
| ٦.     | التعب    |
|        | آفات     |
| Y &    | الأقرح   |
| ٦٦     | الأسفار  |
| 10     | الفقر    |
| ١٢     | شطط      |
| 00     | ما أعجبك |
| ۲ ٤    | أشغال    |
| 09     | بدمى     |

# فهرس الأعلام

| الصفحة   | Vinnay.          |
|----------|------------------|
| ٦٠ و ١٠  | إبراهيم بن أدهم  |
| ٤.       | إبراهيم بن موسى  |
| ٣ ٤      | إبراهيم الخواص   |
| ٣ ٤      | أحمد بن حنبل     |
| ۲۸       | الأحنف           |
|          | أنس              |
| ٤٠       | إياس بن سلمة     |
| 04       | إياس بن معاوية   |
| 3        | بشر الحافي       |
| ٣٨       | بقراط            |
| o        | ثابت البناني     |
| ٤٧       | جابر بن عبد الله |
| ۱۳       | الحارث بن كلدة   |
| ۰۰ و ۳۳  | الحسن البصرى     |
| ۸۲و۲۳    | الخطابي          |
| ٦.       | زبید الیافی      |
| 70       | الزبير بن العوام |
| . 601665 | سفيان الثورى     |
| ٣ ٤      | سلمان التيمي     |
| ۲۸       | سلمان بن صرد     |
|          |                  |

| الصفحة         | الإسم                   |
|----------------|-------------------------|
| ٣ ٢            | سلمة                    |
| ۱۳             | سعرة                    |
| ٣٨             | الشافعي (الإمام)        |
| 71,01,50,57,77 | عبد الله بن عباس        |
| ۸۱و٥٢و٢٣       | عبد الله بن عمر         |
| ۲۱ و ۲۷        | عبد الله بن عمرو        |
| 77             | عبد الله بن كعب بن مالك |
| ۱۱و۲۲و ۳۱ م    | عبد الله بن مسعود       |
| ٣٩             | عبد الرحمن بن عوف       |
| 1 7            | عقبة الراسبي            |
| ٥٣٠ ٣٦         | عمر بن الخطاب           |
| ۰۳و۸۶          | عمر بن عبد العزيز       |
| 40             | عمر بن میمون            |
| ٥ ٢            | فرقد السبخى             |
| ٤٨             | الفضيل بن عياض          |
| ٤٩٥٢٦          | كعب بن مالك             |
| ٣ ٤            | كهمس بن الحسن           |
| 0160168.49     | مالك بن دينار           |
| 1 /            | أبو محمد الرامهرمذي     |
| **             | محمود بن لبيد           |
| ٤٧             | المعتمر بن سليمان       |
| ۳۸.            | معروف الكرخي            |
| Y 0            | موسى عليه السلام        |

| الصفحة                | 1 Km               |
|-----------------------|--------------------|
| 10                    | نوح عليه السلام    |
| O .                   | يوسف عليه السلام   |
| ٤٦                    | يونس عليه السلام   |
| 17                    | أبو إمامة          |
| **                    | أبو بكر الأدمى     |
| <b>£ Y</b>            | أبو بكر بن عياش    |
| **                    | أبو جعفر عبد الله  |
| 27                    | أبو حازم           |
| 4                     | أبو حنيفة (الإمام) |
| 4971                  | أبو الدرداء        |
| Y / 6 1 /             | أبو ذر             |
| 44 e 41               | أبو سعيد           |
| 41                    | أبو سلمة           |
| 40                    | أبو موسى           |
| 2 Y 6 T 7 6 T Y 6 1 7 | أبو هريرة          |
| 09                    | أبو يزيد           |
| 20                    | أبو اليسر          |
| 44                    | أم الدرداء         |
|                       | 1                  |

# فهرس الموضوعات

| الصفحة |                                                |
|--------|------------------------------------------------|
| ٣      | ترجمة المؤلف                                   |
| 0      | مقدمة الكتاب                                   |
| ٦      | ترجمة الأبواب                                  |
| ٧      | الباب الأول: في فضل العقل                      |
| ٨      | الباب الثانى : فى ذم الهوى                     |
|        | الباب الثالث: في الفرق بين مايرى العقل وما يرى |
| 1.     | الهوى                                          |
| 11     | الباب الرابع: في دفع العشق عن النفس            |
| 14     | الباب الخامس: في دفع الشره                     |
| 17     | الباب السادس: في رفض رياسة الدنيا              |
| 1 1    | الباب السابع: في دفع البخل                     |
| ۲.     | الباب الثامن: في النهي عن التبذير              |
| 41     | الباب التاسع: في بيان مقدار الإكتساب والإنفاق  |
| 44     | الباب العاشر: في ذم الكذب                      |
| 24     | الباب الحادي عشر: في دفع الحسد                 |
| 77     | الباب الثاني عشر: في دفع الحقد                 |
| 27     | الباب الثالث عشر: في دفع الغضب                 |
| 41     | الباب الرابع عشر: في دفع الكبر                 |
| 4 2    | الباب الخامس عشر: في دفع العجب                 |
| 40     | الباب السادس عشر: في دفع الرياء                |

| الصفحة |                                                  |
|--------|--------------------------------------------------|
| ٣٨     | لباب السابع عشر: في دفع فضول الفكر               |
| ٤٠     | لباب الثامن عشر : فى دفع فضول الحزن              |
| 2 4    | لباب التاسع عشر: في دفع فضول الغم والهم          |
|        | لباب العشرون : في دفع فضول الخوف والحذر من       |
| ٤٤     | لموت                                             |
| ٥.     | لباب الحادي والعشرون: في دفع فضول الفرح          |
| 01     | الباب الثاني والعشرون : في دفع الكسل             |
|        | الباب الثالث والعشرون : في تعريف الرجل عيوب      |
| ٥٣     | نفسهنفسه                                         |
| 00     | الباب الرابع والعشرون: في تنبيه الهمة الدنية     |
| 0 7    | الباب الخامس والعشرون: في رياضة النفس وتهذيبها   |
| 7.     | الباب السادس والعشرون : في ذكر رياضة الأولاد     |
| 77     | الباب السابع والعشرون: في رياضة الزوجة ومداراتها |
|        | الباب الثامن والعشرون : في رياضة الأهل والمماليك |
| 7 2    | و مدار اتهم                                      |
| 70     | الباب التاسع والعشرون: في معاشرة الناس ومداراتهم |
| ٦٦     | الباب الثلاثون: في ذكر السيرة الكاملة            |
| 79     | فهرس الأحاديث والآثار                            |
| 77     | فهرس الأشعار                                     |
| 74     | فهرس الأعلام                                     |
| 77     | الفهرس العام                                     |

# صف هذا الكتاب بطريقة الجمع التصويري مكتبة الخانجي ص. ب ١٣٧٥ القاهرة

